URU

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis R AR 6N

animal en el documental Descenso a la prehistoria Y SUTURA
(1980), de Erwin Patzelt

Tasty Gifts: Totemism and Animal Semiosis in

Erwin Patzelt’s 1980 Documentary Descent into Prehistory

Recepcion: 12/02/2024, revision: 07/04/2025,
aceptacion: 15/05/2025, publicacion: 09/01/2026

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

@ Alex Schlenker
Universidad Andina Simén Bolivar, Sede Ecuador
Quito, Ecuador
alex.schlenker@uasb.edu.ec

https://doi.org/10.32719/26312514.2026.13.4

Resumen

Este articulo explora, a través del analisis filmico del documental Abstieg in die Stein-
zeit: Die letzten Aucas (Descenso a la prehistoria: Los ultimos aucas), realizado por el bid-
logo y documentalista aleman Erwin Patzelt (1926-2023), la tension entre la concepcion
de Occidente sobre los waoranis y la cosmologia de este pueblo amazdnico ecuatoriano
en relacion con el mundo animal que lo rodea. El desarrollo del texto argumenta que la
cosmovision waorani, la cual puede llegar a considerar a ciertos animales, independien-
temente de su especie u origen, como tétems sagrados, trasciende la vision moderna
occidental que, desde una perspectiva desarrollista, comprende lo animal de manera ins-
trumental como mera fuente alimenticia. En didlogo con una serie de debates contem-
poraneos en torno a la relacién entre lo humano y el entorno natural, el presente articulo
revisa los distintos elementos biograficos, culturales y audiovisuales que facilitaron el
encuentro entre Erwin Patzelt y Dabo Enomenga y, en consecuencia, el encuentro de
ambas perspectivas, la moderna-desarrollista del bidlogo aleman y la simboélica-ecocén-
trica del pueblo wao, que prioriza la relacion saludable y sostenible con el territorio y el
medio ambiente.

Abstract

This article explores, through the filmic analysis of the documentary Abstieg in die Steinzeit:
Die letzten Aucas, made by the German biologist and documentary filmmaker Erwin Patzelt
(1926-2023), the tension between the Western conception of the Huaorani people of the Ecua-
dorian Amazon and the cosmology of this Amazonian people in relation to the animal world
that surrounds them. The development of the text argues that the Huaorani cosmovision, which
considers certain animals, independent of their species or origin, as sacred totems, transcends
the modern Western vision that, from a developmentalist perspective, understands the animal
in an instrumental way as a mere food source. In dialogue with a series of contemporary debates

N.° 13, e-ISSN 2631-2514 « Uru: Revista de Comunicacién y Cultura | UASB-E, enero-junio 2026 « Pdginas 43-62

© 080


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru
mailto:alex.schlenker@uasb.edu.ec
https://doi.org/10.32719/26312514.2026.13.4
https://orcid.org/0000-0002-8578-9076

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

on the relationship between the human and the natural environment, this article reviews the
different biographical, cultural and audiovisual elements that facilitated the encounter between
Erwin Patzelt and Dabo Enomenga and thus the two perspectives, the modern-developmental-
ist of the German biologist and the symbolic-ecocentric of the Huao people that prioritizes the
healthy and sustainable relationship with the territory and the environment.

Palabras clave ¢ Keywords

Amazonia, Totemismo, Semiosis animal, Caceria, Crianza, Patzelt, Waorani, Filme etnografico.
Amazon, Totemism, Animal semiosis, Hunting, Breeding, Patzelt, Huaorani, Ethnographic film.

Introduccion

En un intento por salvarla de su destruccién a manos de la modernidad capitalis-
ta que desde mediados del siglo XX amenazaba su habitat, el biélogo y documentalista
aleman Erwin Patzelt entregd a una de las comunidades del pueblo wao' —cazador y
recolector— una serie de aves de corral para que se dedicase a la crianza avicola. Este
gesto desarrollista comprendia la relacion entre el pueblo waorani y el mundo animal li-
mitdndola a las interacciones de subsistencia, definidas en la llamada “cadena alimenticia’.
El documental Abstieg in die Steinzeit: Die letzten Aucas (Descenso a la prehistoria: Los
ultimos aucas), de Erwin Patzelt (1980), sigue muy superficialmente una forma simbélica
de desestabilizacion de esta logica occidental.

En este articulo exploro las relaciones simbdlicas que se desprendieron de estos
“regalos sabrosos”, como los llamo metaféricamente, entre los guerreros waorani y un
gallo de corral. Mi hipoétesis es que, aunque el biélogo aleman estuviera preocupado por
el futuro del pueblo waorani, no imaginé que él mismo seria capaz de evidenciar otra vin-
culacién con el mundo animal que la de la extraccion en términos alimenticios. Mi plan-
teamiento, como objetivo, es mostrar que el comentario de la voz en off del documental de
Patzelt recoge, probablemente sin advertirlo, elementos de la cosmovision de este pueblo
amazonico que operan en un nivel de enorme potencia ontoldgica: remite a aquello que
en Occidente apenas empezamos a comprender desde hace unos aflos como relacion inte-
respecie, en la que el ser desborda los limites de la corporalidad humana.

La metodologia empleada para la lectura del documental Descenso a la prehisto-
ria: Los uiltimos aucas es el analisis filmico, que en este texto se circunscribe al analisis
de secuencias y, especificamente, al anélisis del montaje. Presto atencion sobre todo a la
constitucion morfoldgica y compositiva del plano de rodaje y a las propiedades narrativas
y discursivas del plano de montaje; especial atenciéon me merece el analisis narrativo de
la locucién en off hecha por el mismo Erwin Patzelt para el documental e incorporada en

1 En territorio, los términos waorani Y wao operan como sinénimos.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

la fase de montaje sonoro. Esta aproximacion metodoldgica se basa en la potencia etno-
grafica del material audiovisual, que articula las posibilidades metodoldgicas para leer el
documental de Patzelt como un documento que no es neutral.

En Metodologias visuales, Gillian Rose (2019) ofrece un marco critico para ana-
lizar imagenes y medios visuales, como los documentales, desde una perspectiva cons-
truccionista que rechaza la neutralidad de lo visual. Su enfoque central sostiene que las
imagenes producen significados culturales e ideoldgicos, por lo que resulta de enorme
importancia decodificar los signos ocultos, sobre todo la funcién referencial y el tono de
la voz en off de Patzelt en el documental mencionado. Rose vincula ademas el discurso
visual con estructuras de poder como raza, género y clase; dichos aspectos se entreteje-
ran en el analisis. La autora subraya asimismo dos aspectos de enorme relevancia para
el analisis de narrativas visuales: por un lado, la necesidad de examinar cémo los modos
de produccién (técnicos y econdmicos) condicionan el mensaje y, por el otro, el hecho
de que estas metodologias no son universales: su aplicacion debe adaptarse al contexto,
ya que el documental puede tanto desafiar estereotipos como reproducirlos, dependien-
do de su enfoque y de las herramientas analiticas empleadas. Para el caso del documen-
tal de Erwin Patzelt, es €, el bidlogo y documentalista, quien posee y opera la camara y
el micréfono. Su documental se preocupa por salvar a una cultura que simultaineamente
no escapa a la representacion estereotipada.

Aproximaciones contextuales

Erwin Patzelt naci6 en la region del Riesengebirge (Alemania), en 1924. Terminada
la Segunda Guerra Mundial, estudié Biologia en la Universidad de Kiel y se incorpord
como profesor de ciencias bioldgicas de nivel secundario al sistema de educacién publica.
Unos afos mds tarde, auspiciado por el Gobierno federal aleman, trabajé como profesor
de biologia en el Colegio Aleman de Temuco, en Chile (1959 a 1965), y posteriormente,
entre los afios 1967 y 1976, en el Colegio Aleman de Quito. Patzelt fallecié en 2023 dejan-
do un importante fondo fotografico, filmico® y de textos publicados’ e inéditos.

A fines de 1967 viaj6 por primera vez al territorio waorani, en la Amazonia ecua-
toriana, con la ayuda de otro aleman radicado en Ecuador, Karl Gartelmann. En ese pri-
mer viaje ingres6 con ayuda de un helicoptero hasta uno de los bloques de exploracion
petrolera, desde donde sobrevolé la comunidad de Dayuno y las viviendas de la familia

2 Con ese material, la television alemana produjo en Ecuador varios filmes que el mismo Patzelt acompand, coordiné e incluso locuté; entre ellos
Descenso a la prehistoria (1980, 41 min.), Los tiltimos cazadores de aves (1983, 45 min.), Los iiltimos Aucas salvajes de Ecuador (1985, 42 min.)
y Aucas: Recuerdos de un pueblo valiente (1990, 87 min.).

3 Mientras Patzelt residi6 en Ecuador, e incluso durante los afios en que residié de nuevo en Alemania, publicé una importante cantidad de
libros: en 1973, Hijos de la selva ecuatoriana; en 1975, Flora y fauna indigena; en 1976, Libre como el jaguar; en 1985, la primera edicién de La
flora del Ecuador (en 1996 la segunda, en 2002 la tercera y en 2004 la cuarta); en 1992, La iltima esperanza de la selva tropical (en alemén); y
en 1989, la primera edicion de La fauna del Ecuador (en 2000 la segunda y en 2004 la tercera).

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

de Dabo Enomenga,* uno de los guerreros lideres, y lanzé regalos en pequefios paracaidas
rojos: ollas, paquetes de arroz, caramelos.

Al dia siguiente de su llegada, Patzelt se aproximé en canoa por el rio Napo a la
aldea wao y acampo en una carpa roja en la orilla del rio (Figura 1), gracias a lo que seria
el permiso de la comunidad. Tras varios dias de observarlo, lo invitaron a acercarse a
sus viviendas.

Figura 1. Fotograma del documental Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

En los diarios de campo que dejé Erwin Patzelt, este es un momento emotivo sub-
rayado con muchas descripciones. Ante la invitacion de Dabo y su familia, Patzelt reubica
entonces su carpa hacia el interior de la comunidad, que lo observara con mucha curiosi-
dad (Figuras 2, 3 y 4). En este primer encuentro, se interesan por las camaras, los equipos
de grabacion de audio, la vestimenta y otros objetos que el viajero aleman trae consigo.
Esta curiosidad inicial lo coloca en una suerte de centro de atencién y le permite regresar
a la comunidad en innumerables ocasiones. Esta relacion se extenderd mas tarde hasta el
parentesco adquirido por el compadrazgo con Dabo.

4 Aunque en su cédula del Estado ecuatoriano dice Davo (Figura 11), Patzelt lo registra en todos sus apuntes como Dabo.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

Figuras 2, 3 y 4. Recibimiento de la comunidad. Fotogramas de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

Mirar y registrar

A este primer viaje le siguen varios otros en el transcurso de pocas semanas. En
ellos, Patzelt comienza un detallado proceso de documentacion en fotografias, peliculas
de 16 mm y sonido magnetofénico, asi como dibujos, mapas y anotaciones en sus nume-
rosos diarios de viaje. Esta suerte de material flotante, abundante en informacion, pero
aun no conectado entre si, serd utilizado en afos sucesivos en varios filmes televisivos
producidos por distintos canales alemanes.

En uno de estos filmes, Descenso a la prehistoria, Patzelt adapta —con material
tilmico de su autoria y una locucién en off leida por él mismo a partir de apuntes de sus
diarios— dos secuencias filmicas en torno a la relacion entre la comunidad waorani y el
mundo animal. Una secuencia ilustra una suerte de jerarquia animal; la otra recoge la
llegada de un gallo y varias gallinas a la comunidad. Ninguna de las dos incluye, sin em-
bargo, una aproximacion a lo que Sarah Pink (2015) llama “la naturaleza multisensorial de

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Alex Schlenker

la experiencia’, una dimension que interpela las limitaciones del dominio de las formas vi-
suales de conocimiento. Los cuerpos son filmados, pero formas no visibles de los mismos
(agitacion, fisiologia, gestualidades sutiles, etc.) quedan fuera de plano. Esta dimension
multisensorial interpela la percepcidon del mundo a través del encuadre de la camara.

La jerarquia animal del mundo waorani

En Descenso a la prehistoria, compuesto por una sucesion de planos que muestran
de “manera descendente” la jerarquia animal del entorno waorani, la voz en off, escrita y
narrada por Patzelt, establece con claridad que “los Aucas son cazadores. Aun la selva al-
canza a alimentarlos” (Patzelt 1980, 09:01). Entre los animales cazados por la comunidad
estan aves como loros y tucanes, mamiferos como la huangana o pecari, monos, ardillas,
armadillos y, ademas, reptiles como serpientes y lagartijas, entre otros. El tinico animal
liberado de la caceria, aunque no del cautiverio, es el aguila arpia, colocada en lo alto de la
jerarquia animal del grupo waorani.

Justamente, a través de multiples observaciones recogidas durante sus viajes, Pat-
zelt establece una cartografia animal que asciende desde la caceria como fuente primaria
de alimentacion hasta la veneracion. En la parte superior de esta jerarquia esta el aguila
arpia (Harpia harpyja). A decir del aleman, la comunidad atribuye a esta ave rapaz una
condicion magica que la hace depositaria de un respeto casi mistico (Figuras 5 y 6). El
descubrimiento del aguila arpia como una suerte de animal sagrado con caracteristicas
trascendentales sorprende a Patzelt gratamente.

Figuras 5 y 6. El aguila arpia. Fotogramas de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

A lo largo de la segunda mitad del siglo XX, tanto para la antropologia como para
la etnografia, la pregunta por las expresiones simbolicas en un grupo humano ha sido
fundamental a la hora de interpretar sus dimensiones culturales. El lugar que ocupa el

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

aguila arpia en la comunidad cumpliria esta funcion. En la respectiva entrada en su dia-
rio de campo, documento invaluable de sus multiples viajes a la Amazonia ecuatoriana
y adaptado después como la voz en off que acompana una de las secuencias del filme,
Patzelt registra una idea que subraya la condicion mitica del dguila arpia: “La arpia es el
ave sagrada de este grupo. Es la mas habil cazadora de monos de la selva. ;Esta adoracion
del aguila indica totemismo? No lo sabemos. ; Tienen los aucas alguna religion? Con nues-
tro lenguaje de sefias no podemos averiguarlo. La arpia siempre es llevada en las migracio-
nes de los aucas a otras zonas” (Patzelt 1980, 07:45).

En este comentario, Patzelt deja abierta la existencia de una posible relacion toté-
mica —“una asociacion espiritual, religiosa, social y cultural entre un clan o linaje y un
ave” (Goswami 2018, 1)—° entre la comunidad de familias y el aguila arpia. El aleman no
puede comprobar esta hipdtesis por falta de una lengua comun.

Los planos subsiguientes muestran la estrecha relacion entre la comunidad y ciertos
animales que, aunque en un primer instante parecerian mascotas (por ejemplo, guaca-
mayos y oropéndolas [Psarocolius viridis], monos lanudos y monos saimiris), conviven
con las familias, pero pueden ser comidos en cualquier instante: “[L]a relacion afectuosa
y juguetona entre los nifios de la comunidad y los monos no impedira que puedan llegar
a ser comidos” (Patzelt 1980, 08:15). Estos animales suelen ser las crias de los animales
cazados, rescatados y criados por la comunidad.

La jerarquia animal se completa finalmente con aquellos animales que no son parte
directa de la aldea, sino que son cazados con dardos envenenados, como por ejemplo el
coati o cuchucho amazénico (Nasua nasua) y el pecari o jabali amazénico (Pecari tajacu)
(Figura 7). Uno de los ultimos planos de esta secuencia muestra a varios coaties siendo
destajados por uno de los cazadores.

Animal sagrado/tétem:
aquila arpia (Harpia harpyja)

Animales de convivencia
(para posible alimentacion):
guacamayos, oropéndolas, monos lanudos,
monos saimiris

Animales de caceria:
coati o cuchucho amazénico,
pecari o jabali amazénico

Figura 7. Piramide de la jerarquia animal.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1967-1976).
Elaboracién propia.

5 Este esquema es apenas una aproximacion simplificada a un fenémeno de enorme complejidad y desafiante interpretacion. Asi, por ejem-

plo, Claude Lévi-Strauss (1962a) se refiere a “lo totémico” como una instancia atravesada por tensiones de (dis)continuidad entre humanos
y naturaleza.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

La pregunta por una dimension espiritual atribuible al grupo waorani se comple-
jiza aun mas cuando, en otro de sus viajes, Patzelt (1980, 21:45), convencido de que “los
regalos conservan amistades’, decide llevar —ademas de una serie de herramientas como
azadones, palos y hachas— un gallo y varias gallinas (Figura 8) para que la comunidad
acceda, a través de la agricultura y la crianza de animales, a nuevas formas de subsistencia
que debian “aliviarles la vida de cazadores” (21:55). Una fractura comunicativa, compues-
ta por una madeja lingiiistica y cultural, hace que la comunidad entienda el regalo de las
aves de corral de otra manera. Asi, en una siguiente incursion a territorio waorani, Patzelt
registra en el diario correspondiente a ese viaje el modo en que la comunidad le explicé
con gestos como las gallinas, “sin haber procreado, terminaron en la olla” (22:25).

Figura 8. “Los regalos sabrosos”: las cajas con gallinas son abiertas por la comunidad waorani. Fo-
tograma de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

No obstante el percance desarrollista, ese mismo diario de campo recoge una ano-
tacion asombrosa en relacion con el gallo, el tnico sobreviviente del regalo civilizatorio.
La entrada, convertida afios después en parte central de la locucién del filme documental,
relata que, aunque las gallinas fueron a parar a la olla, “[e]l gallo habia emigrado al vecin-
dario ideoldgico de la arpia. Desde entonces, la llamada de reconocimiento del grupo fue
el canto del gallo” (22:05). El “vecindario ideologico” podria ser leido como una suerte de
totemizacion, en tanto gesto trascendental que abandona la inmanencia alimentaria: el
gallo no solo sobrevive a la olla, sino que ademas detona un nuevo ejercicio de identifica-

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

cién grupal compuesto por nuevos llamados sonoros de origen animal. Humanos que se
comunican sonando como animales.

Aunque desarrolla a lo largo de varias décadas una estrecha relacion con la familia
Enomenga, Erwin Patzelt emplea a lo largo de sus diarios, libros y varias peliculas la ex-
presion “prehistoria en la selva’, que sugiere, a través del lenguaje disponible a inicios de
la segunda mitad del siglo XX, un atraso en el desarrollo de esta comunidad. Dicho atraso
obedece, segun el explorador, a una falta de acceso a medios de subsistencia modernos,
como por ejemplo la crianza de animales de corral.

Esta circunscripcion de subdesarrollo que Patzelt hace del grupo waorani entra en
conflicto con la capacidad que el grupo desarrollé para resignificar de manera compleja
un animal extrafio a la comunidad y, ademas, anteriormente domesticado. La comunidad
no solo salvajea al gallo, sino que ademas le otorga un rol de referencia para el grupo (Fi-
gura 9). Dicha capacidad podria remitir a la dindmica cultural conocida como tétem, una
estrategia para crear una estructura que relaciona a la naturaleza y a los sujetos.

Figura 9. El gallo, sobreviviente de la olla. Fotograma de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

Para Lévi-Strauss (1962a), el totemismo es una “ilusion’, pero al mismo tiempo una
“légica que clasifica’, una explicacion en la que la estructura de las relaciones sociales se
proyecta sobre los fendmenos naturales, no se toma de ellos. El totemismo revela como la
interaccién entre las diferentes cosas del mundo constituye una estructura. Las relaciones

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

que determinan la existencia de una estructura pueden existir entre plantas, animales,
individuos y diferentes colectividades de la sociedad.

Antes de Claude Lévi-Strauss, el fendmeno totémico era utilizado por los pensa-
dores occidentales para mostrar el primitivismo de los pueblos nativos. El antropdlogo
francés intenta desarraigar esta percepcion cambiando la denominacion de los relatos
sobre estos pueblos de “estudio de los pueblos incivilizados” a “estudio de los pueblos sin
lengua” (Lévi-Strauss 1962a), para demostrar que la seleccion del animal u objeto que serd
su tétem no obedece a una condicion irracional. El grupo que establece un tétem necesita
distinguir entre ellos, que crean el tétem, y el mundo natural. Asi, el pensamiento totémi-
co es también un pensamiento légico, como el occidental.

Lévi-Strauss presenta una innovacién en la metodologia antropologica: ya no se
trata del estudio de las “tribus primitivas’, sino de examinar desde una perspectiva sisté-
mica la estructura de los mitos en funcion de las relaciones internas entre sus componen-
tes. Este sistema es comun a toda la cultura humana, sin distincion histérica ni geogréfica.
El propésito fijo de los mitos —y del mito totémico en particular— es moderar la tensién
que existe entre los opuestos de la realidad. El mito —y los relatos que de él se derivan— es
un medio para hacer frente a las contradicciones existenciales de la vida humana.

El antropdlogo francés examina la distincion entre naturaleza y cultura a través
de la teoria de los intercambios familiares y comunitarios. El fendmeno del totemismo,
que vincula a un animal, un concepto o una planta con un grupo comunitario a través de
sentimientos sociales de culto e identificacion, no se explica ni psicoldgica nilocalmente,
pues el papel de la cultura es sustituir el azar por el orden para preservar la continuidad
de la sociedad humana (Lévi-Strauss 1962a). En el marco de este giro metodolégico,
insiste en que las leyes totem son la intervencion de la cultura en la naturaleza para orga-
nizar la estructura social. Ello permite la existencia de una comunidad e impide el cese
del poder social en posesion de la familia nuclear. Es el culto al tétem, cuyas imagenes
varian de una sociedad a otra manteniendo su esencia, lo que permite la identificaciéon
comunitaria; en el caso de Patzelt, a través del quiquiriqui. Para Lévi-Strauss el tétem no
ha pasado ni puede pasar del mundo. Su estructura es la asociacién humana, una unidad
artificial incompatible.

Gillian Rose (2019) propone abordar la performatividad de los sujetos filmados, su
representacion ética y la intertextualidad con otros productos culturales. Incluye, ademas,
la pregunta por el impacto de las tecnologias en la produccién y difusion, al igual que el
estudio de la iconografia y su carga histdrica. Para Rose, tal como se ha adelantado en este
analisis, la narrativa visual se puede desglosar a través de recursos como planos, montaje y
sonido, mientras que la critica institucional revela el papel de financistas y distribuidores
en el mensaje final.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

Figura 10. Patzelt con guerreros waorani: Name, Kempere, Minihua (Nihua), Yata (Patzelt) y Dabo.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1969-1991).

En el fondo documental legado por Patzelt abundan los retratos grupales con los
guerreros del pueblo waorani (Figura 10). Las imagenes sugieren una estrecha relacion
con la comunidad e incluyen el que habria sido su nombre en idioma wao: Yata (Patzelt
1967-1976, diario de campo). Uno de los proyectos de Patzelt fue reconstruir el arbol
familiar de Dabo Enomenga (Figura 11). Estas entradas en sus diarios dan cuenta del
intento del etndgrafo por reducir la distancia entre la comunidad y éL.

Figura 11. Cédula de Dabo Enomenga.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1969-1991).

Si el tétem es la representacion de una estructura social y no la representacion de
un ambito de lo natural, entonces el uso del canto del gallo como sonido de identificacion

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Paginas 43-62

Uru n.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

colectiva operaria como muestra de un sistema social que incorporé lo extraino como
parte de su propia estructura social. El quiquiriqui del grupo equivale probablemente a
la aceptacion de Patzelt como miembro invitado/tolerado de/en la comunidad, algo que
pocos anos después se ratifica con el pedido de Dabo Enomenga de que el aleman sea
padrino de su hijo Carlos Erwin.

;Qué perspectiva le prestaria entonces, al aguila arpia que mira amarrada en lo alto
de su rama, el gallo que pasea libre por la selva? La perspectiva es corporal (movimiento)
y sonora (gutural), y por lo tanto vivencial, pero no conceptual, porque el concepto es
del dominio humano (siempre empalado sobre el lenguaje). Asi, en una suerte de semio-
sis animal-humano, el gallo desestabiliza con su vivencia sonora el concepto de “crianza
avicola” introducido por Patzelt en la selva, para recuperar el sentido de la caceria como
relacion con el entorno natural.

El grupo waorani, puesto ante la opcién de escoger entre el concepto occidental y
la vivencia natural inscrita en el signo sonoro del quiquiriqui, opta por este tltimo, incor-
porandolo a sus précticas de caceria. El hacer en tanto forma de existencia que incorpora
concepto y perspectiva. Lo que Eduardo Viveiros de Castro (2013) llama “perspectivismo
amerindio” para revisar de manera critica las ideas de Lévi-Strauss, sobre todo la que se
remite al hacer del bricoleur, que es la “mente salvaje”, aquel que trabaja con sus manos de
formas ingeniosas, aquel que junta cosas preexistentes de nuevas maneras y se las arregla
con lo existente, lo dado (Lévi-Strauss 1962b). Viveiros de Castro (2013, 246) remarca asi

la idea: “Porque Lévi-Strauss dice que el ingeniero es el hombre del concepto y el bricoleur
es el hombre del signo”.

En el documental, no obstante, Patzelt expone con claridad que no se trata de un
signo de la racionalidad occidental, sino de un gesto de la semiosis animal (la posibilidad
de crear signos, aunque no de estudiarlos)® que sugiere una relacion de reciprocidad con
la vida misma. Eduardo Kohn (2021, 46) subraya que “los signos estan vivos”, ya que toda
expresion que emana del orden de lo natural es al mismo tiempo una oportunidad ins-
crita en el orden de las ideas —siempre ancladas al lenguaje— que posibilita un ejercicio
filoséfico como “una forma de pensar —o sea, de crear conceptos— con los conceptos que
nacen del mundo viviente; de ese mundo que se llama bosque en espanol, sacha en kichwa,
naku en idioma sapara” (xv).

Para Kohn, estas practicas encarnan una forma de conocimiento ecoldgico que
reconoce la capacidad de accion de los animales, incluyendo la capacidad de accionar
con signos; asi, los pueblos indigenas no se limitan a explotar los recursos naturales, sino
que entablan un dialogo con el mundo natural. Esta interaccion se caracteriza por una
relacion reciproca en la que las acciones estan guiadas por la comprension y el respeto.
Al imitar al gallo, el grupo de guerreros honra la importancia de lo animal dentro de su

6 Rattasepp y Kull (2016), en una relectura del trabajo de John Deely, sugieren superar las clasicas distinciones entre los dominios animal y
humano a través del término biosemiosis.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

ecosistema. Desde este punto de vista, se convierte en una forma de aprendizaje que tras-
ciende el lenguaje verbal y reafirma la comprension profunda del entorno natural, incluso
si el gallo fue originalmente un animal de corral. La imitacién opera como una forma
de conocimiento arraigada en todos los seres del mundo animal. En el caso humano, la
imitacion es, desde un punto de vista antropoldgico, un aspecto fundamental del compor-
tamiento, anterior a las sociedades modernas. Este conocimiento incorporado es esencial
para mantener una relacién armoniosa con el entorno y garantizar la sostenibilidad de su
modo de vida.

Philippe Descola (2013) sefiala que, para muchos grupos amazonicos, las fronteras
entre humanos y animales son porosas, lo que permite un intercambio fluido de identida-
des. Esta interrelacion profundiza su comprension del mundo natural, reforzando la idea
de que los humanos forman parte de una red ecolégica mas amplia. Asi, segin Descola,
la imitacién de animales en las comunidades amazoénicas no contactadas suele adoptar
formas rituales, integradas en sus practicas culturales. Por ejemplo, las ceremonias pue-
den incluir danzas o canticos que imitan las caracteristicas de animales especificos, des-
tacando sus importantes funciones dentro de los sistemas de creencias de la comunidad.
Estos rituales no son meras representaciones, sino que estan cargados de simbolismo y
significado: se considera a los animales entidades espirituales que encarnan poderes par-
ticulares. Cuando los humanos imitan a los animales, no solo muestran sus caracteristicas
fisicas, sino que también invocan su esencia espiritual.

Los enfoques occidentales tradicionales del conocimiento se han percibido a me-
nudo como reduccionistas y desdefiosos de las complejas realidades vividas integradas en
las epistemologias indigenas. Académicos como Vine Deloria, Jr. (1999), y Linda Tuhiwai
Smith (2012) han destacado como la ciencia occidental tiende a dar prioridad a los datos
empiricos y mensurables, pasando por alto las dimensiones relacionales, espirituales y eco-
légicas integrales de las formas indigenas de conocimiento. Para Tuhiwai Smith (2012, 1),
el término research “es probablemente una de las palabras mas sucias en el vocabulario
del mundo indigena”. Deloria (1999, 62) subraya que la ciencia occidental “insiste en un
observador desapegado y en un universo materialista, mientras que los pueblos triba-
les insisten en un mundo de relaciones y espiritu”. Para las comunidades amazdnicas, el
conocimiento esta profundamente ligado a las relaciones con el lugar y con la memoria
ancestral, asi como a las relaciones reciprocas entre los seres humanos, los no humanos
y la tierra. Sin embargo, los paradigmas occidentales a menudo fragmentan esta vision
holistica, tratando al conocimiento indigena como un precursor primitivo de la ciencia
moderna, en lugar de como un sistema epistemoldgico distinto, valido y sofisticado.

Pensadores criticos como Boaventura de Sousa Santos (2014) han destacado el
concepto de “epistemicidio’, en el que el dominio de los sistemas de conocimiento oc-
cidentales provoca la devaluacion y el borrado sistematicos del conocimiento indigena.
Tal borramiento ocurre en dos niveles: por un lado, se elimina el conocimiento de un
grupo cultural especifico y, por el otro, se erradica cada vez mas la posibilidad de con-

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

cebir una diversidad de formas de conocimiento distintas al conocimiento candnico
de Occidente.

A esta amenaza, De Sousa Santos (2014, vIII) opone la lucha por la justicia cogni-
tiva, es decir, “la lucha por el reconocimiento de la diversidad epistemologica del mundo”.
En los territorios de la Amazonia, esto ha tenido profundas consecuencias, sobre todo
cuando se ejecutan proyectos de desarrollo, de conservacion o cientificos sin el consenti-
miento libre, previo e informado de las comunidades locales.” A lo largo de muchas déca-
das, estos enfoques se han apropiado del conocimiento indigena —por ejemplo, el uso de
plantas medicinales— sin reconocer sus origenes ni garantizar que las comunidades se be-
neficien de su aplicacion. Esta relacion extractiva refleja la légica colonial que sustento los
encuentros anteriores entre europeos y pueblos indigenas, y reforzé pautas de desigualdad
y desposesion. La representacion audiovisual sin la participacion consensuada y explicita
de los representados deviene asi en una forma de extractivismo (visual).

Tensionando la relacion entre extraccion del conocimiento y relaciéon con la na-
turaleza, Arturo Escobar (2008) critica el modo en que la epistemologia occidental en-
marca la naturaleza como un recurso que hay que gestionar y explotar, en lugar de como
una entidad viva y sagrada. Esta mecdnica de la modernidad occidental se extiende hacia
quienes viven en los territorios a ser explotados: “La modernidad colonizé la naturaleza y,
al hacerlo, colonizé también a todos aquellos que vivian de manera distinta con ella y de
ella” (Escobar 2008, 33).

La concepcidn de la region amazonica como reserva de recursos naturales no obe-
dece a la cosmologia de los pueblos originarios que la habitan. Para Juan Camilo Cajigas
(2007, 171-2), esta depredacion de la Amazonia se explica bajo el concepto de una gula
colonial anclada a la mirada:

El confort y la sobreexcitacion producen la gula de la mirada, es decir, la basqueda insacia-
ble de nuevas fuentes de consumo. La gula de la mirada se hace evidente en los discursos del
desarrollo sostenible y, en general, en el proceso de ambientalizacién y “conservaciéon” de
la naturaleza. El “desarrollo sostenible” surge en el contexto de incertidumbre que a partir
de los afios 70 produce, por una parte, el incumplimiento de las promesas del desarrollo
en los paises periféricos y, por otra, las contradicciones propias de la economia capitalista
en relacion con el medio biofisico, la justicia social y la realizacién personal. Asi las cosas,
comienza a construirse ya no una “naturaleza’, sino el “ambiente” en relacién directa con las
exigencias de la sociedad posindustrial.

Contrario a esta logica extractiva, los pueblos amazdnicos entienden la selva no
solo como un ecosistema, sino como un mundo sensible lleno de seres —espiritus, anima-
les, rios— con los que los humanos deben mantener relaciones equilibradas. El enfoque
occidental, que hace hincapié en el control, la objetividad y la separacion entre sujeto y ob-

7 Algo que el filme de Patzelt parece omitir cuando el bidlogo y documentalista se coloca como voz central (y exclusiva) del relato.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

jeto, a menudo no comprende las responsabilidades metafisicas y éticas que subyacen en
los sistemas de conocimiento indigenas. Este fracaso no solo limita el alcance de la ciencia
occidental, sino que también perpetta practicas nocivas que contribuyen a la degradacion
medioambiental y a la pérdida cultural.

Esta relacion entre sujeto y naturaleza se ha reproducido en las 16gicas occidentales
de generacion en generacion. Si se busca entablar didlogos mas justos y respetuosos con
las cosmovisiones indigenas, se necesita “desaprender” los supuestos dominantes arrai-
gados en el pensamiento occidental (De la Cadena 2015). Para los pueblos amazdnicos,
el conocimiento no es simplemente una herramienta, sino una forma de ser espiritual,
encarnada en y transmitida a través de la tradicion oral, el ritual y la experiencia direc-
ta. Los intentos occidentales por categorizar e institucionalizar este conocimiento corren
el riesgo de despojarlo de su contexto y significado. El verdadero dialogo intercultural
requiere humildad, reciprocidad y el reconocimiento de que los sistemas de conocimien-
to indigenas no son solo perspectivas alternativas, sino marcos completos y coherentes
con su propia logica, metodologias y verdades. Tales verdades parten de un determinado
modo de comprender la dimensién subjetiva-cultural de lo “real”, lo que interpela cual-
quier forma de hacer politica que incida sobre tales territorios: “Lo que cuenta como ‘real’
no es lo mismo para todos, y la politica debe tomarse en serio las practicas creadoras de
mundo de los demds” (De la Cadena 2015, 14).

Desde la perspectiva de los pueblos indigenas amazdnicos, los enfoques occiden-
tales tradicionales del conocimiento se consideran a menudo fragmentarios y carentes
de poder, especialmente cuando se contrastan con los marcos holisticos y relacionales
integrados en las epistemologias indigenas. Investigadores como Berardi et al. (2017) y
Tschirhart et al. (2016) han criticado el modo en que la ciencia occidental, en su busqueda
de objetividad y control, a menudo pasa por alto la naturaleza dinamica y participativa del
conocimiento indigena. Berardi, quien trabaja extensamente con comunidades amazoni-
cas, subraya que el conocimiento en estas sociedades no es abstracto ni distante, sino que
esta arraigado en la practica, la emocion y la vida comunitaria. Este conocimiento situado
cuestiona la tendencia occidental a universalizar las verdades sin tener en cuenta las ex-
periencias vividas y los entramados (entanglements) ecoldgicos de los pueblos indigenas.

El trabajo de Sarah Pink (2015) sobre etnografia sensorial afiade otra capa de critica
a los enfoques occidentales tradicionales, en este caso de enorme utilidad para el analisis
del documental de Patzelt. Pink destaca las limitaciones de las representaciones pura-
mente visuales o textuales del conocimiento. En muchos contextos indigenas amazonicos,
el conocimiento se transmite a través de experiencias multisensoriales —sonido, olfato,
movimiento y tacto— que a menudo se pasan por alto en las metodologias académicas
occidentales. Patzelt omite en su documental —y sobre todo en su locucion en off— estos
aspectos sensoriales, mas ain cuando desde hace ya bastante tiempo los cazadores le per-
miten acompanarlos en la caceria.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

Justamente en ese sentido, Pink (2015, 12) aboga por un enfoque que valore los
aspectos experienciales y corporales de la creacion de conocimiento, que resuenan con
fuerza en las formas indigenas de aprendizaje a través de la inmersion, la narracion de
historias y los rituales: “La etnografia sensorial busca atender a la naturaleza corporal,
situada y multisensorial de la experiencia, desafiando asi el predominio de las formas vi-
suales y textuales de conocimiento”. Al no tener en cuenta estas dimensiones sensoriales,
investigadores occidentales como Erwin Patzelt, con todas sus buenas intenciones, corren
el riesgo de tergiversar o simplificar en exceso la complejidad de los mundos vitales indi-
genas. Patzelt omite el hecho de que la totemizacion del gallo no es un concepto, sino una
vivencia. Hay una profunda diferencia ontoldgica y epistémica.

Berardi et al. (2017, 104) subrayan ademas la importancia de la coproduccién de
conocimientos, en la que las comunidades indigenas no son meros informantes o sujetos
de estudio, sino agentes activos en la configuracion del proceso de investigacion que se
preocupa por “como se tienen en cuenta y se promueven los derechos y conocimientos
de los pueblos indigenas”. El conocimiento indigena no es solo un conjunto de hechos o
practicas; es un sistema de conocimiento que refleja la cosmovision, los valores y las expe-
riencias vividas de una comunidad:

Un conocimiento local basado en contextos especificos, adaptable a entornos cambiantes y
situado dentro de numerosas facetas interrelacionadas de la vida de las personas, se consi-
dera ahora a menudo clave para resolver desafios socioecologicos complejos, como la adap-
tacién a los efectos del cambio climatico. (Tschirhart et al. 2026, 1)

Berardi et al. sostienen ademads que los paradigmas cientificos occidentales tradi-
cionales pueden reproducir dindmicas coloniales si no implican a los indigenas como
socios en pie de igualdad.

Consideramos los métodos visuales participativos como un medio para dar “voz” a los pueblos
indigenas: apoyar el cambio social mediante la concientizacion sobre los problemas, desarrollar
la capacidad para generar accién y como un vehiculo potencialmente poderoso para influir en
los tomadores de decisiones a nivel local, nacional y mundial. (Berardi et al. 2017, 108)

Esta critica es especialmente pertinente para comunidades de la Amazonia, donde
los conocimientos sobre biodiversidad, gestion forestal y sostenibilidad tienden a estar
profundamente arraigados en las cosmologias indigenas.

No fue posible identificar en este documental de Patzelt —ni en ninguno de los
otros— un plano filmico en el que el documentalista cediera la palabra a Dabo o a otro
miembro del grupo de cazadores. El enfoque participativo de Berardi et al. sugiere justa-
mente que solo a través de una auténtica colaboracion pueden surgir soluciones signifi-
cativas y sensibles al contexto, soluciones que reflejen los valores y las prioridades de las
propias comunidades indigenas. Para Berardi et al. (2017, 122) resulta fundamental la
proteccion de los derechos y el conocimiento de las comunidades, lo que “se puede lograr

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

siguiendo procesos de consentimiento libre, previo e informado, donde queda claro para
los participantes qué se esta capturando visualmente, como, para quién y donde se esta
difundiendo” Los regalos sabrosos no tienen esta dimension participativa. Son gestos de-
sarrollistas que buscan transferir 16gicas de produccion de alimentos del Norte global a
comunidades indigenas del Sur global.

Del mismo modo, el llamamiento de Sarah Pink a la reflexividad y a la necesidad
de prestar especial atencion al contexto subraya la necesidad de desmantelar las jerarquias
que situan el conocimiento occidental por encima de las epistemologias indigenas. En el
caso del documental de Patzelt, el punto de vista, corporizado a través del lugar desde el
que la camara encuadra lo observado, esta limitado al del europeo cientifico y generador
de los signos de la comunicacion a través del filme. Los distintos debates que interpelan
esta perspectiva narrativa subrayan que tales lugares de enunciacion son los que se limitan
a una sola forma de concebir el conocimiento. Desde la perspectiva amazonica, el conoci-
miento no es una mercancia que se pueda extraer, sino una herencia sagrada que debe cui-
darse y compartirse con responsabilidad. El énfasis de Pink en el compromiso respetuoso
y envolvente reta a los investigadores a ir mas alla de la recopilacion de datos y a establecer
relaciones basadas en la confianza y el respeto mutuo. Juntas, Berardi y Pink ofrecen vias
para transformar la forma en que se lleva a cabo la investigacion con las comunidades
indigenas, vias que honran la riqueza de sus sistemas de conocimiento y se resisten a la
violencia epistemologica de los enfoques occidentales tradicionales, en los que sujetos de
buenas intenciones —como el mismo Patzelt— tratan a los grupos indigenas amazénicos
como subdesarrollados a los que observaran en su intento de desarrollo: en el caso de Des-
censo a la prehistoria, a través del fallido intento por que aprendan a criar aves de corral.

Uno de los aspectos que limitan la participacion del grupo waorani en el registro
documental esta inscrito en las posibilidades técnicas de visionamiento del metraje filma-
do. La camara de 16 mm que Patzelt uso para el filme implic6 que el documentalista re-
gresara a un laboratorio —en su caso, ademas, a Alemania— a revelar el material filmico,
el cual solo podra ser visto a través del correspondiente proyector. Desde los afios 90, esta
limitacion ha sido superada a través del hecho de que las camaras de video permiten un
visionamiento directo en y para las comunidades filmadas. De esta manera, todos los par-
ticipantes pueden apreciar las imagenes en movimiento en el mismo lugar en que fueron
creadas. El disefio accesible de las camaras permitié ademas que durante las tltimas tres
décadas las mismas comunidades se filmaran sin ayuda de nadie.

En un momento en que la sociedad moderna busca formas sostenibles de inte-
ractuar con el mundo natural, las ensefianzas derivadas de estos grupos no contactados
tienen un valor incalculable. Al reconocer sus conocimientos y practicas, es posible fo-
mentar una comprension mas integradora de la conservacion que respete las tradiciones
indigenas y, al mismo tiempo, proteja el medio ambiente. Cada vez son mas las investiga-
ciones que abogan por que los sistemas de conocimiento indigenas —asi como sus formas
de representacion de este— sirvan de base a las estrategias de conservaciéon modernas.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

Como subraya el etnobotanico medioambiental Mark Plotkin (1994), la sabiduria de los
pueblos indigenas es crucial para la conservacion de la biodiversidad en la Amazonia. Sus
profundos vinculos culturales con animales y plantas ofrecen una perspectiva tinica que
puede ayudar a preservar el delicado equilibrio del ecosistema de la selva tropical. Las
practicas de imitaciéon no solo sirven como medio de supervivencia, sino que también
pueden formar parte integral de los didlogos de conservacion, haciendo hincapié en las
consideraciones éticas necesarias para comprometerse con los ecosistemas que estas epis-
temologias amazonicas ven como parte de su propia existencia.

Conclusiones

Las relaciones simbdlicas que se desprendieron de modo casi accidental de la inte-
raccion entre un grupo de cazadores waorani y el gallo, Ginico sobreviviente de los regalos
sabrosos entregados y filmados por el biélogo y documentalista Erwin Patzelt, abren rutas
de reflexion de mucha potencia. El grupo waorani que vio en el gallo un tétem remite a
una relacién simbolica con el mundo animal que trasciende significativamente la de la
simple funcién alimenticia. Estos elementos de la cosmovision amazoénica encierran una
potencia ontoldgica que sugiere otros modos de relacionamiento entre animales humanos
y no humanos, mediados por dimensiones de conocimiento apoyadas en el territorio.
Casi medio siglo después de que Patzelt filmara este retrato de un grupo waorani, com-
prendemos el desafio que implica pensar y sentir otras relaciones con el entorno y los
seres vivientes del mismo, unas relaciones interespecie.

La metodologia empleada para la lectura del documental Descenso a la prehistoria:
Los ultimos Aucas, de Erwin Patzelt (1980), es el andlisis filmico, especifico en este caso al
cine documental. A lo largo del texto, este examen se compuso del analisis de secuencias
y, especificamente, del analisis del montaje. Presté atencion sobre todo a la constitucién
morfolégica y compositiva del plano de rodaje y a las propiedades narrativas y discursivas
del plano de montaje; especial atencién me mereci6 el analisis narrativo de la locucién en
off hecha por el mismo Erwin Patzelt para el documental.

Esta exploracion de la imitacion de animales por humanos en zonas no contactadas
revela conocimientos sobre la biodiversidad, la vida sostenible y la interconexion de todas
las formas de vida. El estudio etnografico de grupos no contactados (o en aislamiento vo-
luntario) y sus practicas de imitacién animal ofrece valiosas perspectivas para los esfuer-
zos de conservacion. Al absorber la profundidad de los conocimientos que estos grupos
poseen sobre su entorno, los conservacionistas modernos pueden aprender de sus practi-
cas sostenibles. El ser en la cosmologia amazonica desborda la corporalidad, limitada en
la concepcidn occidental a la dimensidn individual del sujeto.

Asi, en un sentido ontoldgico, el sujeto indigena —wao para el caso del filme de Pat-
zelt— es con el entorno y con los animales, humanos y no humanos, que lo habitan. La rela-
cién mimética que estas comunidades mantienen con la naturaleza aumenta su capacidad de

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026



Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

adaptacion a los cambios de su ecosistema, y plantea incluso la posibilidad del retorno a lo
natural. Estudiar la relacion entre humanos y animales en entornos naturales refuerza el con-
cepto de “discontinuidad’, segtin el cual los seres humanos y la naturaleza estan interconecta-
dos y no deben ser entendidos como dos instancias separadas. Esto concuerda con los plan-
teamientos ecocéntricos que dan prioridad a la salud y la sostenibilidad del medio ambiente.

La semiosis animal del gallo que motiva la caceria en territorio amazoénico waorani
es al mismo tiempo un potente gesto para cuestionar las formas mas tradicionales de defi-
nir la unicidad humana, que retratan al “hombre” como separado y dividido de la vida no
humana al postular una oposicién binaria con los animales. Tal como sugieren Rattasepp
y Kull (2016, 2), la definicién semiética deberia ser no jerarquica y multidimensional.

La fragilidad de los pueblos originarios de la Amazonia es directamente proporcio-
nal a la fragilidad del entorno natural en la regién y a nivel mundial. Sin advertirlo, Patzelt
observé apenas de manera superficial un profundo y significativo gesto que permite abrir
una ruta de reflexion para pensar la relacion con el entorno natural. Su aporte estd en
haber recogido esta totemizacion del gallo. A lo largo de los tltimos cien aflos, el cine,
especialmente el documental, ha participado de una manera insistente —aunque mayo-
ritariamente desde una perspectiva occidental— en la representacion del sujeto indigena.
Es apenas en afios recientes que los pueblos originarios se han preocupado por asumir su
propia representacion a través del audiovisual.

Justamente, este empoderamiento a través de la imagen en movimiento es el que
debe permitir visibilizar estas perspectivas otras sobre la relacion entre lo humano y el
entorno natural, para que gestos como la voz en off de Patzelt sean ampliados y profundi-
zados, no solo para apuntar a una suerte de soberania audiovisual, sino para nutrir otros
modos de comprender el mundo de la vida. Siguiendo a Gillian Rose, queda pendiente
explorar la recepcion del documental de Patzelt por los descendientes de Dabo y su fa-
milia. Para Rose resulta fundamental considerar la recepcion, explorando cémo distintas
audiencias interpretan el material y analizan el espacio como elemento narrativo clave.

Referencias

Berardi, Andrea, Jay Mistry, Lakeram Haynes, Deidre Jafferally, Elisa Bignante, Grace Albert, Rebecca
Xavier, Ryan Benjamin y Géraud de Ville. 2017. “Using Visual Approaches with Indigenous Com-
munities”. En Mapping Environmental Sustainability: Reflecting on Systemic Practices for Participa-
tory Research, editado por Sue Oreszczyn y Andy Lane, 103-28. Bristol, UK: Policy Press, 2017.

Cajigas, Juan Camilo. 2007. “La biocolonialidad del poder: Amazonia, biodiversidad y ecocapitalismo”.
En El giro decolonial: Reflexiones para una diversidad epistémica mds alld del capitalismo global, edi-
tado por Santiago Castro-Gémez y Ramon Grosfoguel, 169-94. Bogota: Siglo del Hombre / Instituto
de Estudios Sociales Contemporaneos / Instituto Pensar.

De la Cadena, Marisol. 2015. Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. Durham, US:
Duke University Press.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru Péginas 43-62

Urun.° 13 « enero-junio 2026


https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Uru n.° 13 « enero-junio 2026

Alex Schlenker

De Sousa Santos, Boaventura. 2014. Epistemologies of the South: Justice Against Epistemicide. Boulder,
US: Paradigm Publishers.

Deloria, Vine, Jr. 1999. Spirit & Reason: The Vine Deloria, Jr., Reader. Golden, US: Fulcrum Publishing.
Descola, Philippe. 2013. Beyond Nature and Culture. Chicago: University of Chicago Press.

Escobar, Arturo. 2008. Territories of Difference: Place, Movements, Life, Redes. Durham, US: Duke Uni-
versity Press.

Goswami, Manash. 2018. “Totemism and Tribes: A Study of the Concept and Practice”. ResearchGate.
Julio. https://tinyurl.com/9vyp6u77.

Kohn, Eduardo. 2021. Cémo piensan los bosques: Hacia una antropologia mds alld de lo humano. Tradu-
cido por Moénica Cuéllar y Belén Sanchez. Quito: Abya-Yala.

Lévi-Strauss, Claude. 1962a. Totemism. Londres: Merlin Press.

—. 1962b. La pensée sauvage. Paris: Plon.

Patzelt, Erwin. 1980. Abstieg in die Steinzeit: Die letzten Aucas. Ecuador y Alemania. Filme 16 mm.
Pink, Sarah. 2015. Doing Sensory Ethnography. Londres: Sage.

Plotkin, Mark. 1994. Tales of a Shaman’s Apprentice: An Ethnobotanist Searches for New Medicines in the
Amazon Rain Forest. Nueva York: Penguin.

Rattasepp, Silver, y Kalevi Kull. 2016. “The Semiotic Species: Deelying with Animals in Philosophy”. The
American Journal of Semiotics 32 (1/4): 35-48. https://tinyurl.com/28szmf59.

Rose, Gillian. 2019. Metodologias visuales: Una introduccién a la investigacion con materiales visuales.
Murcia, ES: Centro de Estudios Visuales de la Universidad de Murcia.

Tschirhart, Céline, Jayalaxshmi Mistry, Andrea Berardi, Elisa Bignante, Matthey Simpson, Lakeram
Haynes, Ryan Benjamin, Grace Albert, Rebecca Xavier, Bernie Robertson, Odacy Davis, Caspar
Verwer, Géraud de Ville y Deirdre Jafferally. 2016. “Learning from One Another: Evaluating the Im-
pact of Horizontal Knowledge Exchange for Environmental Management and Governance”. Ecology
and Society 21(2). https://tinyurl.com/6fjj6cnv.

Tuhiwai Smith, Linda. 2012. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. Londres: Zed Books.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2013. La mirada del jaguar: Introduccién al perspectivismo amerindio. Bue-
nos Aires: Tinta Limon.

Declaracion de conflicto de intereses

El autor declara no tener ningun conflicto de interés financiero, académico ni per-
sonal que pueda haber influido en la realizacion del estudio.

Paginas 43-62 e-ISSN 2631-2514 - N.° 13, enero-junio 2026


https://tinyurl.com/9vyp6u77
https://tinyurl.com/28szmf59
https://tinyurl.com/6fjj6cnv



