
N.º 13, e-ISSN 2631-2514 • Uru: Revista de Comunicación y Cultura | UASB-E, enero-junio 2026 • Páginas 43-62

D
os

sie
r

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis  
animal en el documental Descenso a la prehistoria 
(1980), de Erwin Patzelt

Tasty Gifts: Totemism and Animal Semiosis in  
Erwin Patzelt’s 1980 Documentary Descent into Prehistory Páginas 43-62

Recepción: 12/02/2024, revisión: 07/04/2025, 
aceptación: 15/05/2025, publicación: 09/01/2026

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru

Alex Schlenker
Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador 
Quito, Ecuador 
alex.schlenker@uasb.edu.ec

https://doi.org/10.32719/26312514.2026.13.4

Resumen
Este artículo explora, a través del análisis fílmico del documental Abstieg in die Stein-

zeit: Die letzten Aucas (Descenso a la prehistoria: Los últimos aucas), realizado por el bió-
logo y documentalista alemán Erwin Patzelt (1926-2023), la tensión entre la concepción 
de Occidente sobre los waoranis y la cosmología de este pueblo amazónico ecuatoriano 
en relación con el mundo animal que lo rodea. El desarrollo del texto argumenta que la 
cosmovisión waorani, la cual puede llegar a considerar a ciertos animales, independien-
temente de su especie u origen, como tótems sagrados, trasciende la visión moderna 
occidental que, desde una perspectiva desarrollista, comprende lo animal de manera ins-
trumental como mera fuente alimenticia. En diálogo con una serie de debates contem-
poráneos en torno a la relación entre lo humano y el entorno natural, el presente artículo 
revisa los distintos elementos biográficos, culturales y audiovisuales que facilitaron el 
encuentro entre Erwin Patzelt y Dabo Enomenga y, en consecuencia, el encuentro de 
ambas perspectivas, la moderna-desarrollista del biólogo alemán y la simbólica-ecocén-
trica del pueblo wao, que prioriza la relación saludable y sostenible con el territorio y el 
medio ambiente.

Abstract
This article explores, through the filmic analysis of the documentary Abstieg in die Steinzeit: 

Die letzten Aucas, made by the German biologist and documentary filmmaker Erwin Patzelt 
(1926-2023), the tension between the Western conception of the Huaorani people of the Ecua-
dorian Amazon and the cosmology of this Amazonian people in relation to the animal world 
that surrounds them. The development of the text argues that the Huaorani cosmovision, which 
considers certain animals, independent of their species or origin, as sacred totems, transcends 
the modern Western vision that, from a developmentalist perspective, understands the animal 
in an instrumental way as a mere food source. In dialogue with a series of contemporary debates 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru
mailto:alex.schlenker@uasb.edu.ec
https://doi.org/10.32719/26312514.2026.13.4
https://orcid.org/0000-0002-8578-9076


- 44 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

on the relationship between the human and the natural environment, this article reviews the 
different biographical, cultural and audiovisual elements that facilitated the encounter between 
Erwin Patzelt and Dabo Enomenga and thus the two perspectives, the modern-developmental-
ist of the German biologist and the symbolic-ecocentric of the Huao people that prioritizes the 
healthy and sustainable relationship with the territory and the environment.

Palabras clave • Keywords
Amazonía, Totemismo, Semiosis animal, Cacería, Crianza, Patzelt, Waorani, Filme etnográfico.
Amazon, Totemism, Animal semiosis, Hunting, Breeding, Patzelt, Huaorani, Ethnographic film.

Introducción
En un intento por salvarla de su destrucción a manos de la modernidad capitalis-

ta que desde mediados del siglo XX amenazaba su hábitat, el biólogo y documentalista 
alemán Erwin Patzelt entregó a una de las comunidades del pueblo wao1 —cazador y 
recolector— una serie de aves de corral para que se dedicase a la crianza avícola. Este 
gesto desarrollista comprendía la relación entre el pueblo waorani y el mundo animal li-
mitándola a las interacciones de subsistencia, definidas en la llamada “cadena alimenticia”. 
El documental Abstieg in die Steinzeit: Die letzten Aucas (Descenso a la prehistoria: Los 
últimos aucas), de Erwin Patzelt (1980), sigue muy superficialmente una forma simbólica 
de desestabilización de esta lógica occidental.

En este artículo exploro las relaciones simbólicas que se desprendieron de estos 
“regalos sabrosos”, como los llamo metafóricamente, entre los guerreros waorani y un 
gallo de corral. Mi hipótesis es que, aunque el biólogo alemán estuviera preocupado por 
el futuro del pueblo waorani, no imaginó que él mismo sería capaz de evidenciar otra vin-
culación con el mundo animal que la de la extracción en términos alimenticios. Mi plan-
teamiento, como objetivo, es mostrar que el comentario de la voz en off del documental de 
Patzelt recoge, probablemente sin advertirlo, elementos de la cosmovisión de este pueblo 
amazónico que operan en un nivel de enorme potencia ontológica: remite a aquello que 
en Occidente apenas empezamos a comprender desde hace unos años como relación inte-
respecie, en la que el ser desborda los límites de la corporalidad humana. 

La metodología empleada para la lectura del documental Descenso a la prehisto-
ria: Los últimos aucas es el análisis fílmico, que en este texto se circunscribe al análisis 
de secuencias y, específicamente, al análisis del montaje. Presto atención sobre todo a la 
constitución morfológica y compositiva del plano de rodaje y a las propiedades narrativas 
y discursivas del plano de montaje; especial atención me merece el análisis narrativo de 
la locución en off hecha por el mismo Erwin Patzelt para el documental e incorporada en 

1 En territorio, los términos waorani y wao operan como sinónimos.



- 45 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

la fase de montaje sonoro. Esta aproximación metodológica se basa en la potencia etno-
gráfica del material audiovisual, que articula las posibilidades metodológicas para leer el 
documental de Patzelt como un documento que no es neutral.

En Metodologías visuales, Gillian Rose (2019) ofrece un marco crítico para ana-
lizar imágenes y medios visuales, como los documentales, desde una perspectiva cons-
truccionista que rechaza la neutralidad de lo visual. Su enfoque central sostiene que las 
imágenes producen significados culturales e ideológicos, por lo que resulta de enorme 
importancia decodificar los signos ocultos, sobre todo la función referencial y el tono de 
la voz en off de Patzelt en el documental mencionado. Rose vincula además el discurso 
visual con estructuras de poder como raza, género y clase; dichos aspectos se entreteje-
rán en el análisis. La autora subraya asimismo dos aspectos de enorme relevancia para 
el análisis de narrativas visuales: por un lado, la necesidad de examinar cómo los modos 
de producción (técnicos y económicos) condicionan el mensaje y, por el otro, el hecho 
de que estas metodologías no son universales: su aplicación debe adaptarse al contexto, 
ya que el documental puede tanto desafiar estereotipos como reproducirlos, dependien-
do de su enfoque y de las herramientas analíticas empleadas. Para el caso del documen-
tal de Erwin Patzelt, es él, el biólogo y documentalista, quien posee y opera la cámara y 
el micrófono. Su documental se preocupa por salvar a una cultura que simultáneamente 
no escapa a la representación estereotipada.

Aproximaciones contextuales
Erwin Patzelt nació en la región del Riesengebirge (Alemania), en 1924. Terminada 

la Segunda Guerra Mundial, estudió Biología en la Universidad de Kiel y se incorporó 
como profesor de ciencias biológicas de nivel secundario al sistema de educación pública. 
Unos años más tarde, auspiciado por el Gobierno federal alemán, trabajó como profesor 
de biología en el Colegio Alemán de Temuco, en Chile (1959 a 1965), y posteriormente, 
entre los años 1967 y 1976, en el Colegio Alemán de Quito. Patzelt falleció en 2023 dejan-
do un importante fondo fotográfico, fílmico2 y de textos publicados3 e inéditos.

A fines de 1967 viajó por primera vez al territorio waorani, en la Amazonía ecua-
toriana, con la ayuda de otro alemán radicado en Ecuador, Karl Gartelmann. En ese pri-
mer viaje ingresó con ayuda de un helicóptero hasta uno de los bloques de exploración 
petrolera, desde donde sobrevoló la comunidad de Dayuno y las viviendas de la familia 

2 Con ese material, la televisión alemana produjo en Ecuador varios filmes que el mismo Patzelt acompañó, coordinó e incluso locutó; entre ellos 
Descenso a la prehistoria (1980, 41 min.), Los últimos cazadores de aves (1983, 45 min.), Los últimos Aucas salvajes de Ecuador (1985, 42 min.)  
y Aucas: Recuerdos de un pueblo valiente (1990, 87 min.).
3 Mientras Patzelt residió en Ecuador, e incluso durante los años en que residió de nuevo en Alemania, publicó una importante cantidad de 
libros: en 1973, Hijos de la selva ecuatoriana; en 1975, Flora y fauna indígena; en 1976, Libre como el jaguar; en 1985, la primera edición de La 
flora del Ecuador (en 1996 la segunda, en 2002 la tercera y en 2004 la cuarta); en 1992, La última esperanza de la selva tropical (en alemán); y 
en 1989, la primera edición de La fauna del Ecuador (en 2000 la segunda y en 2004 la tercera).

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 46 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

de Dabo Enomenga,4 uno de los guerreros líderes, y lanzó regalos en pequeños paracaídas 
rojos: ollas, paquetes de arroz, caramelos. 

Al día siguiente de su llegada, Patzelt se aproximó en canoa por el río Napo a la 
aldea wao y acampó en una carpa roja en la orilla del río (Figura 1), gracias a lo que sería 
el permiso de la comunidad. Tras varios días de observarlo, lo invitaron a acercarse a 
sus viviendas. 

Figura 1. Fotograma del documental Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

En los diarios de campo que dejó Erwin Patzelt, este es un momento emotivo sub-
rayado con muchas descripciones. Ante la invitación de Dabo y su familia, Patzelt reubica 
entonces su carpa hacia el interior de la comunidad, que lo observará con mucha curiosi-
dad (Figuras 2, 3 y 4). En este primer encuentro, se interesan por las cámaras, los equipos 
de grabación de audio, la vestimenta y otros objetos que el viajero alemán trae consigo. 
Esta curiosidad inicial lo coloca en una suerte de centro de atención y le permite regresar 
a la comunidad en innumerables ocasiones. Esta relación se extenderá más tarde hasta el 
parentesco adquirido por el compadrazgo con Dabo.

4 Aunque en su cédula del Estado ecuatoriano dice Davo (Figura 11), Patzelt lo registra en todos sus apuntes como Dabo.



- 47 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

Figuras 2, 3 y 4. Recibimiento de la comunidad. Fotogramas de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

Mirar y registrar
A este primer viaje le siguen varios otros en el transcurso de pocas semanas. En 

ellos, Patzelt comienza un detallado proceso de documentación en fotografías, películas 
de 16 mm y sonido magnetofónico, así como dibujos, mapas y anotaciones en sus nume-
rosos diarios de viaje. Esta suerte de material flotante, abundante en información, pero 
aún no conectado entre sí, será utilizado en años sucesivos en varios filmes televisivos 
producidos por distintos canales alemanes.

En uno de estos filmes, Descenso a la prehistoria, Patzelt adapta —con material 
fílmico de su autoría y una locución en off leída por él mismo a partir de apuntes de sus 
diarios— dos secuencias fílmicas en torno a la relación entre la comunidad waorani y el 
mundo animal. Una secuencia ilustra una suerte de jerarquía animal; la otra recoge la 
llegada de un gallo y varias gallinas a la comunidad. Ninguna de las dos incluye, sin em-
bargo, una aproximación a lo que Sarah Pink (2015) llama “la naturaleza multisensorial de 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 48 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

la experiencia”, una dimensión que interpela las limitaciones del dominio de las formas vi-
suales de conocimiento. Los cuerpos son filmados, pero formas no visibles de los mismos 
(agitación, fisiología, gestualidades sutiles, etc.) quedan fuera de plano. Esta dimensión 
multisensorial interpela la percepción del mundo a través del encuadre de la cámara.

La jerarquía animal del mundo waorani
En Descenso a la prehistoria, compuesto por una sucesión de planos que muestran 

de “manera descendente” la jerarquía animal del entorno waorani, la voz en off, escrita y 
narrada por Patzelt, establece con claridad que “los Aucas son cazadores. Aún la selva al-
canza a alimentarlos” (Patzelt 1980, 09:01). Entre los animales cazados por la comunidad 
están aves como loros y tucanes, mamíferos como la huangana o pecarí, monos, ardillas, 
armadillos y, además, reptiles como serpientes y lagartijas, entre otros. El único animal 
liberado de la cacería, aunque no del cautiverio, es el águila arpía, colocada en lo alto de la 
jerarquía animal del grupo waorani.

Justamente, a través de múltiples observaciones recogidas durante sus viajes, Pat-
zelt establece una cartografía animal que asciende desde la cacería como fuente primaria 
de alimentación hasta la veneración. En la parte superior de esta jerarquía está el águila 
arpía (Harpia harpyja). A decir del alemán, la comunidad atribuye a esta ave rapaz una 
condición mágica que la hace depositaria de un respeto casi místico (Figuras 5 y 6). El 
descubrimiento del águila arpía como una suerte de animal sagrado con características 
trascendentales sorprende a Patzelt gratamente.

 
Figuras 5 y 6. El águila arpía. Fotogramas de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

A lo largo de la segunda mitad del siglo XX, tanto para la antropología como para 
la etnografía, la pregunta por las expresiones simbólicas en un grupo humano ha sido 
fundamental a la hora de interpretar sus dimensiones culturales. El lugar que ocupa el 



- 49 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

águila arpía en la comunidad cumpliría esta función. En la respectiva entrada en su dia-
rio de campo, documento invaluable de sus múltiples viajes a la Amazonía ecuatoriana 
y adaptado después como la voz en off que acompaña una de las secuencias del filme,  
Patzelt registra una idea que subraya la condición mítica del águila arpía: “La arpía es el 
ave sagrada de este grupo. Es la más hábil cazadora de monos de la selva. ¿Esta adoración 
del águila indica totemismo? No lo sabemos. ¿Tienen los aucas alguna religión? Con nues-
tro lenguaje de señas no podemos averiguarlo. La arpía siempre es llevada en las migracio-
nes de los aucas a otras zonas” (Patzelt 1980, 07:45).

En este comentario, Patzelt deja abierta la existencia de una posible relación toté-
mica —“una asociación espiritual, religiosa, social y cultural entre un clan o linaje y un 
ave” (Goswami 2018, 1)—5 entre la comunidad de familias y el águila arpía. El alemán no 
puede comprobar esta hipótesis por falta de una lengua común.

Los planos subsiguientes muestran la estrecha relación entre la comunidad y ciertos 
animales que, aunque en un primer instante parecerían mascotas (por ejemplo, guaca-
mayos y oropéndolas [Psarocolius viridis], monos lanudos y monos saimiris), conviven 
con las familias, pero pueden ser comidos en cualquier instante: “[L]a relación afectuosa 
y juguetona entre los niños de la comunidad y los monos no impedirá que puedan llegar 
a ser comidos” (Patzelt 1980, 08:15). Estos animales suelen ser las crías de los animales 
cazados, rescatados y criados por la comunidad.

La jerarquía animal se completa finalmente con aquellos animales que no son parte 
directa de la aldea, sino que son cazados con dardos envenenados, como por ejemplo el 
coatí o cuchucho amazónico (Nasua nasua) y el pecarí o jabalí amazónico (Pecari tajacu) 
(Figura 7). Uno de los últimos planos de esta secuencia muestra a varios coatíes siendo 
destajados por uno de los cazadores.

Animal sagrado/tótem:
águila arpía (Harpia harpyja)

Animales de convivencia 
(para posible alimentación):

guacamayos, oropéndolas, monos lanudos, 
monos saimiris

Animales de cacería:
coatí o cuchucho amazónico, 

pecarí o jabalí amazónico

Figura 7. Pirámide de la jerarquía animal.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1967-1976). 
Elaboración propia.

5 Este esquema es apenas una aproximación simplificada a un fenómeno de enorme complejidad y desafiante interpretación. Así, por ejem-
plo, Claude Lévi-Strauss (1962a) se refiere a “lo totémico” como una instancia atravesada por tensiones de (dis)continuidad entre humanos 
y naturaleza. 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 50 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

La pregunta por una dimensión espiritual atribuible al grupo waorani se comple-
jiza aún más cuando, en otro de sus viajes, Patzelt (1980, 21:45), convencido de que “los 
regalos conservan amistades”, decide llevar —además de una serie de herramientas como 
azadones, palos y hachas— un gallo y varias gallinas (Figura 8) para que la comunidad 
acceda, a través de la agricultura y la crianza de animales, a nuevas formas de subsistencia 
que debían “aliviarles la vida de cazadores” (21:55). Una fractura comunicativa, compues-
ta por una madeja lingüística y cultural, hace que la comunidad entienda el regalo de las 
aves de corral de otra manera. Así, en una siguiente incursión a territorio waorani, Patzelt 
registra en el diario correspondiente a ese viaje el modo en que la comunidad le explicó 
con gestos cómo las gallinas, “sin haber procreado, terminaron en la olla” (22:25).

Figura 8. “Los regalos sabrosos”: las cajas con gallinas son abiertas por la comunidad waorani. Fo-
tograma de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

No obstante el percance desarrollista, ese mismo diario de campo recoge una ano-
tación asombrosa en relación con el gallo, el único sobreviviente del regalo civilizatorio. 
La entrada, convertida años después en parte central de la locución del filme documental, 
relata que, aunque las gallinas fueron a parar a la olla, “[e]l gallo había emigrado al vecin-
dario ideológico de la arpía. Desde entonces, la llamada de reconocimiento del grupo fue 
el canto del gallo” (22:05). El “vecindario ideológico” podría ser leído como una suerte de 
totemización, en tanto gesto trascendental que abandona la inmanencia alimentaria: el 
gallo no solo sobrevive a la olla, sino que además detona un nuevo ejercicio de identifica-



- 51 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

ción grupal compuesto por nuevos llamados sonoros de origen animal. Humanos que se 
comunican sonando como animales. 

Aunque desarrolla a lo largo de varias décadas una estrecha relación con la familia 
Enomenga, Erwin Patzelt emplea a lo largo de sus diarios, libros y varias películas la ex-
presión “prehistoria en la selva”, que sugiere, a través del lenguaje disponible a inicios de 
la segunda mitad del siglo XX, un atraso en el desarrollo de esta comunidad. Dicho atraso 
obedece, según el explorador, a una falta de acceso a medios de subsistencia modernos, 
como por ejemplo la crianza de animales de corral. 

Esta circunscripción de subdesarrollo que Patzelt hace del grupo waorani entra en 
conflicto con la capacidad que el grupo desarrolló para resignificar de manera compleja 
un animal extraño a la comunidad y, además, anteriormente domesticado. La comunidad 
no solo salvajea al gallo, sino que además le otorga un rol de referencia para el grupo (Fi-
gura 9). Dicha capacidad podría remitir a la dinámica cultural conocida como tótem, una 
estrategia para crear una estructura que relaciona a la naturaleza y a los sujetos.

Figura 9. El gallo, sobreviviente de la olla. Fotograma de Descenso a la prehistoria.
Fuente: Patzelt (1980).

Para Lévi-Strauss (1962a), el totemismo es una “ilusión”, pero al mismo tiempo una 
“lógica que clasifica”, una explicación en la que la estructura de las relaciones sociales se 
proyecta sobre los fenómenos naturales, no se toma de ellos. El totemismo revela cómo la 
interacción entre las diferentes cosas del mundo constituye una estructura. Las relaciones 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 52 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

que determinan la existencia de una estructura pueden existir entre plantas, animales, 
individuos y diferentes colectividades de la sociedad.

Antes de Claude Lévi-Strauss, el fenómeno totémico era utilizado por los pensa-
dores occidentales para mostrar el primitivismo de los pueblos nativos. El antropólogo 
francés intenta desarraigar esta percepción cambiando la denominación de los relatos 
sobre estos pueblos de “estudio de los pueblos incivilizados” a “estudio de los pueblos sin 
lengua” (Lévi-Strauss 1962a), para demostrar que la selección del animal u objeto que será 
su tótem no obedece a una condición irracional. El grupo que establece un tótem necesita 
distinguir entre ellos, que crean el tótem, y el mundo natural. Así, el pensamiento totémi-
co es también un pensamiento lógico, como el occidental. 

Lévi-Strauss presenta una innovación en la metodología antropológica: ya no se 
trata del estudio de las “tribus primitivas”, sino de examinar desde una perspectiva sisté-
mica la estructura de los mitos en función de las relaciones internas entre sus componen-
tes. Este sistema es común a toda la cultura humana, sin distinción histórica ni geográfica. 
El propósito fijo de los mitos —y del mito totémico en particular— es moderar la tensión 
que existe entre los opuestos de la realidad. El mito —y los relatos que de él se derivan— es 
un medio para hacer frente a las contradicciones existenciales de la vida humana.

El antropólogo francés examina la distinción entre naturaleza y cultura a través 
de la teoría de los intercambios familiares y comunitarios. El fenómeno del totemismo, 
que vincula a un animal, un concepto o una planta con un grupo comunitario a través de 
sentimientos sociales de culto e identificación, no se explica ni psicológica ni localmente, 
pues el papel de la cultura es sustituir el azar por el orden para preservar la continuidad 
de la sociedad humana (Lévi-Strauss 1962a). En el marco de este giro metodológico, 
insiste en que las leyes tótem son la intervención de la cultura en la naturaleza para orga-
nizar la estructura social. Ello permite la existencia de una comunidad e impide el cese 
del poder social en posesión de la familia nuclear. Es el culto al tótem, cuyas imágenes 
varían de una sociedad a otra manteniendo su esencia, lo que permite la identificación 
comunitaria; en el caso de Patzelt, a través del quiquiriquí. Para Lévi-Strauss el tótem no 
ha pasado ni puede pasar del mundo. Su estructura es la asociación humana, una unidad 
artificial incompatible.

Gillian Rose (2019) propone abordar la performatividad de los sujetos filmados, su 
representación ética y la intertextualidad con otros productos culturales. Incluye, además, 
la pregunta por el impacto de las tecnologías en la producción y difusión, al igual que el 
estudio de la iconografía y su carga histórica. Para Rose, tal como se ha adelantado en este 
análisis, la narrativa visual se puede desglosar a través de recursos como planos, montaje y 
sonido, mientras que la crítica institucional revela el papel de financistas y distribuidores 
en el mensaje final. 



- 53 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

Figura 10. Patzelt con guerreros waorani: Name, Kempere, Minihua (Nihua), Yata (Patzelt) y Dabo.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1969-1991).

En el fondo documental legado por Patzelt abundan los retratos grupales con los 
guerreros del pueblo waorani (Figura 10). Las imágenes sugieren una estrecha relación 
con la comunidad e incluyen el que habría sido su nombre en idioma wao: Yata (Patzelt 
1967-1976, diario de campo). Uno de los proyectos de Patzelt fue reconstruir el árbol 
familiar de Dabo Enomenga (Figura 11). Estas entradas en sus diarios dan cuenta del 
intento del etnógrafo por reducir la distancia entre la comunidad y él. 

Figura 11. Cédula de Dabo Enomenga.
Fuente: Diario de campo de Erwin Patzelt (1969-1991).

Si el tótem es la representación de una estructura social y no la representación de 
un ámbito de lo natural, entonces el uso del canto del gallo como sonido de identificación 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 54 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

colectiva operaría como muestra de un sistema social que incorporó lo extraño como 
parte de su propia estructura social. El quiquiriquí del grupo equivale probablemente a 
la aceptación de Patzelt como miembro invitado/tolerado de/en la comunidad, algo que 
pocos años después se ratifica con el pedido de Dabo Enomenga de que el alemán sea 
padrino de su hijo Carlos Erwin. 

¿Qué perspectiva le prestaría entonces, al águila arpía que mira amarrada en lo alto 
de su rama, el gallo que pasea libre por la selva? La perspectiva es corporal (movimiento) 
y sonora (gutural), y por lo tanto vivencial, pero no conceptual, porque el concepto es 
del dominio humano (siempre empalado sobre el lenguaje). Así, en una suerte de semio-
sis animal-humano, el gallo desestabiliza con su vivencia sonora el concepto de “crianza 
avícola” introducido por Patzelt en la selva, para recuperar el sentido de la cacería como 
relación con el entorno natural.

El grupo waorani, puesto ante la opción de escoger entre el concepto occidental y 
la vivencia natural inscrita en el signo sonoro del quiquiriquí, opta por este último, incor-
porándolo a sus prácticas de cacería. El hacer en tanto forma de existencia que incorpora 
concepto y perspectiva. Lo que Eduardo Viveiros de Castro (2013) llama “perspectivismo 
amerindio” para revisar de manera crítica las ideas de Lévi-Strauss, sobre todo la que se 
remite al hacer del bricoleur, que es la “mente salvaje”, aquel que trabaja con sus manos de 
formas ingeniosas, aquel que junta cosas preexistentes de nuevas maneras y se las arregla 
con lo existente, lo dado (Lévi-Strauss 1962b). Viveiros de Castro (2013, 246) remarca así 
la idea: “Porque Lévi-Strauss dice que el ingeniero es el hombre del concepto y el bricoleur 
es el hombre del signo”.

En el documental, no obstante, Patzelt expone con claridad que no se trata de un 
signo de la racionalidad occidental, sino de un gesto de la semiosis animal (la posibilidad 
de crear signos, aunque no de estudiarlos)6 que sugiere una relación de reciprocidad con 
la vida misma. Eduardo Kohn (2021, 46) subraya que “los signos están vivos”, ya que toda 
expresión que emana del orden de lo natural es al mismo tiempo una oportunidad ins-
crita en el orden de las ideas —siempre ancladas al lenguaje— que posibilita un ejercicio 
filosófico como “una forma de pensar —o sea, de crear conceptos— con los conceptos que 
nacen del mundo viviente; de ese mundo que se llama bosque en español, sacha en kichwa, 
naku en idioma sapara” (xv).

Para Kohn, estas prácticas encarnan una forma de conocimiento ecológico que 
reconoce la capacidad de acción de los animales, incluyendo la capacidad de accionar 
con signos; así, los pueblos indígenas no se limitan a explotar los recursos naturales, sino 
que entablan un diálogo con el mundo natural. Esta interacción se caracteriza por una 
relación recíproca en la que las acciones están guiadas por la comprensión y el respeto. 
Al imitar al gallo, el grupo de guerreros honra la importancia de lo animal dentro de su 

6 Rattasepp y Kull (2016), en una relectura del trabajo de John Deely, sugieren superar las clásicas distinciones entre los dominios animal y 
humano a través del término biosemiosis.



- 55 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

ecosistema. Desde este punto de vista, se convierte en una forma de aprendizaje que tras-
ciende el lenguaje verbal y reafirma la comprensión profunda del entorno natural, incluso 
si el gallo fue originalmente un animal de corral. La imitación opera como una forma 
de conocimiento arraigada en todos los seres del mundo animal. En el caso humano, la 
imitación es, desde un punto de vista antropológico, un aspecto fundamental del compor-
tamiento, anterior a las sociedades modernas. Este conocimiento incorporado es esencial 
para mantener una relación armoniosa con el entorno y garantizar la sostenibilidad de su 
modo de vida.

Philippe Descola (2013) señala que, para muchos grupos amazónicos, las fronteras 
entre humanos y animales son porosas, lo que permite un intercambio fluido de identida-
des. Esta interrelación profundiza su comprensión del mundo natural, reforzando la idea 
de que los humanos forman parte de una red ecológica más amplia. Así, según Descola, 
la imitación de animales en las comunidades amazónicas no contactadas suele adoptar 
formas rituales, integradas en sus prácticas culturales. Por ejemplo, las ceremonias pue-
den incluir danzas o cánticos que imitan las características de animales específicos, des-
tacando sus importantes funciones dentro de los sistemas de creencias de la comunidad. 
Estos rituales no son meras representaciones, sino que están cargados de simbolismo y 
significado: se considera a los animales entidades espirituales que encarnan poderes par-
ticulares. Cuando los humanos imitan a los animales, no solo muestran sus características 
físicas, sino que también invocan su esencia espiritual. 

Los enfoques occidentales tradicionales del conocimiento se han percibido a me-
nudo como reduccionistas y desdeñosos de las complejas realidades vividas integradas en 
las epistemologías indígenas. Académicos como Vine Deloria, Jr. (1999), y Linda Tuhiwai 
Smith (2012) han destacado cómo la ciencia occidental tiende a dar prioridad a los datos 
empíricos y mensurables, pasando por alto las dimensiones relacionales, espirituales y eco-
lógicas integrales de las formas indígenas de conocimiento. Para Tuhiwai Smith (2012, 1),  
el término research “es probablemente una de las palabras más sucias en el vocabulario 
del mundo indígena”. Deloria (1999, 62) subraya que la ciencia occidental “insiste en un 
observador desapegado y en un universo materialista, mientras que los pueblos triba-
les insisten en un mundo de relaciones y espíritu”. Para las comunidades amazónicas, el 
conocimiento está profundamente ligado a las relaciones con el lugar y con la memoria 
ancestral, así como a las relaciones recíprocas entre los seres humanos, los no humanos 
y la tierra. Sin embargo, los paradigmas occidentales a menudo fragmentan esta visión 
holística, tratando al conocimiento indígena como un precursor primitivo de la ciencia 
moderna, en lugar de como un sistema epistemológico distinto, válido y sofisticado.

Pensadores críticos como Boaventura de Sousa Santos (2014) han destacado el 
concepto de “epistemicidio”, en el que el dominio de los sistemas de conocimiento oc-
cidentales provoca la devaluación y el borrado sistemáticos del conocimiento indígena. 
Tal borramiento ocurre en dos niveles: por un lado, se elimina el conocimiento de un 
grupo cultural específico y, por el otro, se erradica cada vez más la posibilidad de con-

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 56 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

cebir una diversidad de formas de conocimiento distintas al conocimiento canónico  
de Occidente.

A esta amenaza, De Sousa Santos (2014, viii) opone la lucha por la justicia cogni-
tiva, es decir, “la lucha por el reconocimiento de la diversidad epistemológica del mundo”. 
En los territorios de la Amazonía, esto ha tenido profundas consecuencias, sobre todo 
cuando se ejecutan proyectos de desarrollo, de conservación o científicos sin el consenti-
miento libre, previo e informado de las comunidades locales.7 A lo largo de muchas déca-
das, estos enfoques se han apropiado del conocimiento indígena —por ejemplo, el uso de 
plantas medicinales— sin reconocer sus orígenes ni garantizar que las comunidades se be-
neficien de su aplicación. Esta relación extractiva refleja la lógica colonial que sustentó los 
encuentros anteriores entre europeos y pueblos indígenas, y reforzó pautas de desigualdad 
y desposesión. La representación audiovisual sin la participación consensuada y explícita 
de los representados deviene así en una forma de extractivismo (visual).

Tensionando la relación entre extracción del conocimiento y relación con la na-
turaleza, Arturo Escobar (2008) critica el modo en que la epistemología occidental en-
marca la naturaleza como un recurso que hay que gestionar y explotar, en lugar de como 
una entidad viva y sagrada. Esta mecánica de la modernidad occidental se extiende hacia 
quienes viven en los territorios a ser explotados: “La modernidad colonizó la naturaleza y, 
al hacerlo, colonizó también a todos aquellos que vivían de manera distinta con ella y de 
ella” (Escobar 2008, 33).

La concepción de la región amazónica como reserva de recursos naturales no obe-
dece a la cosmología de los pueblos originarios que la habitan. Para Juan Camilo Cajigas 
(2007, 171-2), esta depredación de la Amazonía se explica bajo el concepto de una gula 
colonial anclada a la mirada:

El confort y la sobreexcitación producen la gula de la mirada, es decir, la búsqueda insacia-
ble de nuevas fuentes de consumo. La gula de la mirada se hace evidente en los discursos del 
desarrollo sostenible y, en general, en el proceso de ambientalización y “conservación” de 
la naturaleza. El “desarrollo sostenible” surge en el contexto de incertidumbre que a partir 
de los años 70 produce, por una parte, el incumplimiento de las promesas del desarrollo 
en los países periféricos y, por otra, las contradicciones propias de la economía capitalista 
en relación con el medio biofísico, la justicia social y la realización personal. Así las cosas, 
comienza a construirse ya no una “naturaleza”, sino el “ambiente” en relación directa con las 
exigencias de la sociedad posindustrial.

Contrario a esta lógica extractiva, los pueblos amazónicos entienden la selva no 
solo como un ecosistema, sino como un mundo sensible lleno de seres —espíritus, anima-
les, ríos— con los que los humanos deben mantener relaciones equilibradas. El enfoque 
occidental, que hace hincapié en el control, la objetividad y la separación entre sujeto y ob-

7 Algo que el filme de Patzelt parece omitir cuando el biólogo y documentalista se coloca como voz central (y exclusiva) del relato.



- 57 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

jeto, a menudo no comprende las responsabilidades metafísicas y éticas que subyacen en 
los sistemas de conocimiento indígenas. Este fracaso no solo limita el alcance de la ciencia 
occidental, sino que también perpetúa prácticas nocivas que contribuyen a la degradación 
medioambiental y a la pérdida cultural.

Esta relación entre sujeto y naturaleza se ha reproducido en las lógicas occidentales 
de generación en generación. Si se busca entablar diálogos más justos y respetuosos con 
las cosmovisiones indígenas, se necesita “desaprender” los supuestos dominantes arrai-
gados en el pensamiento occidental (De la Cadena 2015). Para los pueblos amazónicos, 
el conocimiento no es simplemente una herramienta, sino una forma de ser espiritual, 
encarnada en y transmitida a través de la tradición oral, el ritual y la experiencia direc-
ta. Los intentos occidentales por categorizar e institucionalizar este conocimiento corren 
el riesgo de despojarlo de su contexto y significado. El verdadero diálogo intercultural 
requiere humildad, reciprocidad y el reconocimiento de que los sistemas de conocimien-
to indígenas no son solo perspectivas alternativas, sino marcos completos y coherentes 
con su propia lógica, metodologías y verdades. Tales verdades parten de un determinado 
modo de comprender la dimensión subjetiva-cultural de lo “real”, lo que interpela cual-
quier forma de hacer política que incida sobre tales territorios: “Lo que cuenta como ‘real’ 
no es lo mismo para todos, y la política debe tomarse en serio las prácticas creadoras de 
mundo de los demás” (De la Cadena 2015, 14).

Desde la perspectiva de los pueblos indígenas amazónicos, los enfoques occiden-
tales tradicionales del conocimiento se consideran a menudo fragmentarios y carentes 
de poder, especialmente cuando se contrastan con los marcos holísticos y relacionales 
integrados en las epistemologías indígenas. Investigadores como Berardi et al. (2017) y 
Tschirhart et al. (2016) han criticado el modo en que la ciencia occidental, en su búsqueda 
de objetividad y control, a menudo pasa por alto la naturaleza dinámica y participativa del 
conocimiento indígena. Berardi, quien trabaja extensamente con comunidades amazóni-
cas, subraya que el conocimiento en estas sociedades no es abstracto ni distante, sino que 
está arraigado en la práctica, la emoción y la vida comunitaria. Este conocimiento situado 
cuestiona la tendencia occidental a universalizar las verdades sin tener en cuenta las ex-
periencias vividas y los entramados (entanglements) ecológicos de los pueblos indígenas.

El trabajo de Sarah Pink (2015) sobre etnografía sensorial añade otra capa de crítica 
a los enfoques occidentales tradicionales, en este caso de enorme utilidad para el análisis 
del documental de Patzelt. Pink destaca las limitaciones de las representaciones pura-
mente visuales o textuales del conocimiento. En muchos contextos indígenas amazónicos, 
el conocimiento se transmite a través de experiencias multisensoriales —sonido, olfato, 
movimiento y tacto— que a menudo se pasan por alto en las metodologías académicas 
occidentales. Patzelt omite en su documental —y sobre todo en su locución en off— estos 
aspectos sensoriales, más aún cuando desde hace ya bastante tiempo los cazadores le per-
miten acompañarlos en la cacería.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 58 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

Justamente en ese sentido, Pink (2015, 12) aboga por un enfoque que valore los 
aspectos experienciales y corporales de la creación de conocimiento, que resuenan con 
fuerza en las formas indígenas de aprendizaje a través de la inmersión, la narración de 
historias y los rituales: “La etnografía sensorial busca atender a la naturaleza corporal, 
situada y multisensorial de la experiencia, desafiando así el predominio de las formas vi-
suales y textuales de conocimiento”. Al no tener en cuenta estas dimensiones sensoriales, 
investigadores occidentales como Erwin Patzelt, con todas sus buenas intenciones, corren 
el riesgo de tergiversar o simplificar en exceso la complejidad de los mundos vitales indí-
genas. Patzelt omite el hecho de que la totemización del gallo no es un concepto, sino una 
vivencia. Hay una profunda diferencia ontológica y epistémica.

Berardi et al. (2017, 104) subrayan además la importancia de la coproducción de 
conocimientos, en la que las comunidades indígenas no son meros informantes o sujetos 
de estudio, sino agentes activos en la configuración del proceso de investigación que se 
preocupa por “cómo se tienen en cuenta y se promueven los derechos y conocimientos 
de los pueblos indígenas”. El conocimiento indígena no es solo un conjunto de hechos o 
prácticas; es un sistema de conocimiento que refleja la cosmovisión, los valores y las expe-
riencias vividas de una comunidad:

Un conocimiento local basado en contextos específicos, adaptable a entornos cambiantes y 
situado dentro de numerosas facetas interrelacionadas de la vida de las personas, se consi-
dera ahora a menudo clave para resolver desafíos socioecológicos complejos, como la adap-
tación a los efectos del cambio climático. (Tschirhart et al. 2026, 1)

Berardi et al. sostienen además que los paradigmas científicos occidentales tradi-
cionales pueden reproducir dinámicas coloniales si no implican a los indígenas como 
socios en pie de igualdad.

Consideramos los métodos visuales participativos como un medio para dar “voz” a los pueblos 
indígenas: apoyar el cambio social mediante la concientización sobre los problemas, desarrollar 
la capacidad para generar acción y como un vehículo potencialmente poderoso para influir en 
los tomadores de decisiones a nivel local, nacional y mundial. (Berardi et al. 2017, 108)

Esta crítica es especialmente pertinente para comunidades de la Amazonía, donde 
los conocimientos sobre biodiversidad, gestión forestal y sostenibilidad tienden a estar 
profundamente arraigados en las cosmologías indígenas.

No fue posible identificar en este documental de Patzelt —ni en ninguno de los 
otros— un plano fílmico en el que el documentalista cediera la palabra a Dabo o a otro 
miembro del grupo de cazadores. El enfoque participativo de Berardi et al. sugiere justa-
mente que solo a través de una auténtica colaboración pueden surgir soluciones signifi-
cativas y sensibles al contexto, soluciones que reflejen los valores y las prioridades de las 
propias comunidades indígenas. Para Berardi et al. (2017, 122) resulta fundamental la 
protección de los derechos y el conocimiento de las comunidades, lo que “se puede lograr 



- 59 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

siguiendo procesos de consentimiento libre, previo e informado, donde queda claro para 
los participantes qué se está capturando visualmente, cómo, para quién y dónde se está 
difundiendo”.  Los regalos sabrosos no tienen esta dimensión participativa. Son gestos de-
sarrollistas que buscan transferir lógicas de producción de alimentos del Norte global a 
comunidades indígenas del Sur global.

Del mismo modo, el llamamiento de Sarah Pink a la reflexividad y a la necesidad 
de prestar especial atención al contexto subraya la necesidad de desmantelar las jerarquías 
que sitúan el conocimiento occidental por encima de las epistemologías indígenas. En el 
caso del documental de Patzelt, el punto de vista, corporizado a través del lugar desde el 
que la cámara encuadra lo observado, está limitado al del europeo científico y generador 
de los signos de la comunicación a través del filme. Los distintos debates que interpelan 
esta perspectiva narrativa subrayan que tales lugares de enunciación son los que se limitan 
a una sola forma de concebir el conocimiento. Desde la perspectiva amazónica, el conoci-
miento no es una mercancía que se pueda extraer, sino una herencia sagrada que debe cui-
darse y compartirse con responsabilidad. El énfasis de Pink en el compromiso respetuoso 
y envolvente reta a los investigadores a ir más allá de la recopilación de datos y a establecer 
relaciones basadas en la confianza y el respeto mutuo. Juntas, Berardi y Pink ofrecen vías 
para transformar la forma en que se lleva a cabo la investigación con las comunidades 
indígenas, vías que honran la riqueza de sus sistemas de conocimiento y se resisten a la 
violencia epistemológica de los enfoques occidentales tradicionales, en los que sujetos de 
buenas intenciones —como el mismo Patzelt— tratan a los grupos indígenas amazónicos 
como subdesarrollados a los que observarán en su intento de desarrollo: en el caso de Des-
censo a la prehistoria, a través del fallido intento por que aprendan a criar aves de corral.

Uno de los aspectos que limitan la participación del grupo waorani en el registro 
documental está inscrito en las posibilidades técnicas de visionamiento del metraje filma-
do. La cámara de 16 mm que Patzelt usó para el filme implicó que el documentalista re-
gresara a un laboratorio —en su caso, además, a Alemania— a revelar el material fílmico, 
el cual solo podrá ser visto a través del correspondiente proyector. Desde los años 90, esta 
limitación ha sido superada a través del hecho de que las cámaras de video permiten un 
visionamiento directo en y para las comunidades filmadas. De esta manera, todos los par-
ticipantes pueden apreciar las imágenes en movimiento en el mismo lugar en que fueron 
creadas. El diseño accesible de las cámaras permitió además que durante las últimas tres 
décadas las mismas comunidades se filmaran sin ayuda de nadie.

En un momento en que la sociedad moderna busca formas sostenibles de inte-
ractuar con el mundo natural, las enseñanzas derivadas de estos grupos no contactados 
tienen un valor incalculable. Al reconocer sus conocimientos y prácticas, es posible fo-
mentar una comprensión más integradora de la conservación que respete las tradiciones 
indígenas y, al mismo tiempo, proteja el medio ambiente. Cada vez son más las investiga-
ciones que abogan por que los sistemas de conocimiento indígenas —así como sus formas 
de representación de este— sirvan de base a las estrategias de conservación modernas. 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 60 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

Como subraya el etnobotánico medioambiental Mark Plotkin (1994), la sabiduría de los 
pueblos indígenas es crucial para la conservación de la biodiversidad en la Amazonía. Sus 
profundos vínculos culturales con animales y plantas ofrecen una perspectiva única que 
puede ayudar a preservar el delicado equilibrio del ecosistema de la selva tropical. Las 
prácticas de imitación no solo sirven como medio de supervivencia, sino que también 
pueden formar parte integral de los diálogos de conservación, haciendo hincapié en las 
consideraciones éticas necesarias para comprometerse con los ecosistemas que estas epis-
temologías amazónicas ven como parte de su propia existencia.

Conclusiones
Las relaciones simbólicas que se desprendieron de modo casi accidental de la inte-

racción entre un grupo de cazadores waorani y el gallo, único sobreviviente de los regalos 
sabrosos entregados y filmados por el biólogo y documentalista Erwin Patzelt, abren rutas 
de reflexión de mucha potencia. El grupo waorani que vio en el gallo un tótem remite a 
una relación simbólica con el mundo animal que trasciende significativamente la de la 
simple función alimenticia. Estos elementos de la cosmovisión amazónica encierran una 
potencia ontológica que sugiere otros modos de relacionamiento entre animales humanos 
y no humanos, mediados por dimensiones de conocimiento apoyadas en el territorio. 
Casi medio siglo después de que Patzelt filmara este retrato de un grupo waorani, com-
prendemos el desafío que implica pensar y sentir otras relaciones con el entorno y los 
seres vivientes del mismo, unas relaciones interespecie. 

La metodología empleada para la lectura del documental Descenso a la prehistoria: 
Los últimos Aucas, de Erwin Patzelt (1980), es el análisis fílmico, específico en este caso al 
cine documental. A lo largo del texto, este examen se compuso del análisis de secuencias 
y, específicamente, del análisis del montaje. Presté atención sobre todo a la constitución 
morfológica y compositiva del plano de rodaje y a las propiedades narrativas y discursivas 
del plano de montaje; especial atención me mereció el análisis narrativo de la locución en 
off hecha por el mismo Erwin Patzelt para el documental.

Esta exploración de la imitación de animales por humanos en zonas no contactadas 
revela conocimientos sobre la biodiversidad, la vida sostenible y la interconexión de todas 
las formas de vida. El estudio etnográfico de grupos no contactados (o en aislamiento vo-
luntario) y sus prácticas de imitación animal ofrece valiosas perspectivas para los esfuer-
zos de conservación. Al absorber la profundidad de los conocimientos que estos grupos 
poseen sobre su entorno, los conservacionistas modernos pueden aprender de sus prácti-
cas sostenibles. El ser en la cosmología amazónica desborda la corporalidad, limitada en 
la concepción occidental a la dimensión individual del sujeto.

Así, en un sentido ontológico, el sujeto indígena —wao para el caso del filme de Pat-
zelt— es con el entorno y con los animales, humanos y no humanos, que lo habitan. La rela-
ción mimética que estas comunidades mantienen con la naturaleza aumenta su capacidad de 



- 61 -

U
ru

 n
.º 

13
 • 

en
er

o-
ju

ni
o 

20
26

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru 	 Páginas 43-62

Los regalos sabrosos: Totemismo y semiosis animal en el documental Descenso a la prehistoria (1980)

adaptación a los cambios de su ecosistema, y plantea incluso la posibilidad del retorno a lo 
natural. Estudiar la relación entre humanos y animales en entornos naturales refuerza el con-
cepto de “discontinuidad”, según el cual los seres humanos y la naturaleza están interconecta-
dos y no deben ser entendidos como dos instancias separadas. Esto concuerda con los plan-
teamientos ecocéntricos que dan prioridad a la salud y la sostenibilidad del medio ambiente.

La semiosis animal del gallo que motiva la cacería en territorio amazónico waorani 
es al mismo tiempo un potente gesto para cuestionar las formas más tradicionales de defi-
nir la unicidad humana, que retratan al “hombre” como separado y dividido de la vida no 
humana al postular una oposición binaria con los animales. Tal como sugieren Rattasepp 
y Kull (2016, 2), la definición semiótica debería ser no jerárquica y multidimensional.

La fragilidad de los pueblos originarios de la Amazonía es directamente proporcio-
nal a la fragilidad del entorno natural en la región y a nivel mundial. Sin advertirlo, Patzelt 
observó apenas de manera superficial un profundo y significativo gesto que permite abrir 
una ruta de reflexión para pensar la relación con el entorno natural. Su aporte está en 
haber recogido esta totemización del gallo. A lo largo de los últimos cien años, el cine, 
especialmente el documental, ha participado de una manera insistente —aunque mayo-
ritariamente desde una perspectiva occidental— en la representación del sujeto indígena. 
Es apenas en años recientes que los pueblos originarios se han preocupado por asumir su 
propia representación a través del audiovisual.

Justamente, este empoderamiento a través de la imagen en movimiento es el que 
debe permitir visibilizar estas perspectivas otras sobre la relación entre lo humano y el 
entorno natural, para que gestos como la voz en off de Patzelt sean ampliados y profundi-
zados, no solo para apuntar a una suerte de soberanía audiovisual, sino para nutrir otros 
modos de comprender el mundo de la vida. Siguiendo a Gillian Rose, queda pendiente 
explorar la recepción del documental de Patzelt por los descendientes de Dabo y su fa-
milia. Para Rose resulta fundamental considerar la recepción, explorando cómo distintas 
audiencias interpretan el material y analizan el espacio como elemento narrativo clave.

Referencias 
Berardi, Andrea, Jay Mistry, Lakeram Haynes, Deidre Jafferally, Elisa Bignante, Grace Albert, Rebecca 

Xavier, Ryan Benjamin y Géraud de Ville. 2017. “Using Visual Approaches with Indigenous Com-
munities”. En Mapping Environmental Sustainability: Reflecting on Systemic Practices for Participa-
tory Research, editado por Sue Oreszczyn y Andy Lane, 103-28. Bristol, UK: Policy Press, 2017.

Cajigas, Juan Camilo. 2007. “La biocolonialidad del poder: Amazonía, biodiversidad y ecocapitalismo”. 
En El giro decolonial: Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, edi-
tado por Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel, 169-94. Bogotá: Siglo del Hombre / Instituto 
de Estudios Sociales Contemporáneos / Instituto Pensar.

De la Cadena, Marisol. 2015. Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. Durham, US: 
Duke University Press.

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/uru


- 62 -

Páginas 43-62	 e-ISSN 2631-2514 · N.º 13, enero-junio 2026

Alex Schlenker
U

ru
 n

.º 
13

 • 
en

er
o-

ju
ni

o 
20

26

De Sousa Santos, Boaventura. 2014. Epistemologies of the South: Justice Against Epistemicide. Boulder, 
US: Paradigm Publishers.

Deloria, Vine, Jr. 1999. Spirit & Reason: The Vine Deloria, Jr., Reader. Golden, US: Fulcrum Publishing.

Descola, Philippe. 2013. Beyond Nature and Culture. Chicago: University of Chicago Press.

Escobar, Arturo. 2008. Territories of Difference: Place, Movements, Life, Redes. Durham, US: Duke Uni-
versity Press.

Goswami, Manash. 2018. “Totemism and Tribes: A Study of the Concept and Practice”. ResearchGate. 
Julio. https://tinyurl.com/9vyp6u77.

Kohn, Eduardo. 2021. Cómo piensan los bosques: Hacia una antropología más allá de lo humano. Tradu-
cido por Mónica Cuéllar y Belén Sánchez. Quito: Abya-Yala.

Lévi-Strauss, Claude. 1962a. Totemism. Londres: Merlin Press.

—. 1962b. La pensée sauvage. París: Plon. 

Patzelt, Erwin. 1980. Abstieg in die Steinzeit: Die letzten Aucas. Ecuador y Alemania. Filme 16 mm.

Pink, Sarah. 2015. Doing Sensory Ethnography. Londres: Sage.

Plotkin, Mark. 1994. Tales of a Shaman’s Apprentice: An Ethnobotanist Searches for New Medicines in the 
Amazon Rain Forest. Nueva York: Penguin.

Rattasepp, Silver, y Kalevi Kull. 2016. “The Semiotic Species: Deelying with Animals in Philosophy”. The 
American Journal of Semiotics 32 (1/4): 35-48. https://tinyurl.com/28szmf59.

Rose, Gillian. 2019. Metodologías visuales: Una introducción a la investigación con materiales visuales. 
Murcia, ES: Centro de Estudios Visuales de la Universidad de Murcia. 

Tschirhart, Céline, Jayalaxshmi Mistry, Andrea Berardi, Elisa Bignante, Matthey Simpson, Lakeram 
Haynes, Ryan Benjamin, Grace Albert, Rebecca Xavier, Bernie Robertson, Odacy Davis, Caspar 
Verwer, Géraud de Ville y Deirdre Jafferally. 2016. “Learning from One Another: Evaluating the Im-
pact of Horizontal Knowledge Exchange for Environmental Management and Governance”. Ecology 
and Society 21(2). https://tinyurl.com/6fjj6cnv.

Tuhiwai Smith, Linda. 2012. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. Londres: Zed Books.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2013. La mirada del jaguar: Introducción al perspectivismo amerindio. Bue-
nos Aires: Tinta Limón.

Declaración de conflicto de intereses
El autor declara no tener ningún conflicto de interés financiero, académico ni per-

sonal que pueda haber influido en la realización del estudio.

https://tinyurl.com/9vyp6u77
https://tinyurl.com/28szmf59
https://tinyurl.com/6fjj6cnv



