
Los nudos de Garcilaso:
kipu y escritura en los Comentarios reales

(siglo XVII)

The knots of Garcilaso:
Kipu and Writing in Comentarios Reales (XVII century)

Pedro Martín Favaron Peyón
Pontificia Universidad Católica del Perú

Lima, Perú
pfavaron@pucp.edu.pe

https://orcid.org/0000-0002-1985-1679

Artículo de investigación 

https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.7

Fecha de recepción: 8 de agosto de 2025
Fecha de revisión: 18 de agosto de 2025

Fecha de aceptación: 3 de septiembre de 2025
Fecha de publicación: 1 de enero de 2026 

Kipus, n.º 59 (enero-junio 2026): 127-149. ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus

mailto:pfavaron%40pucp.edu.pe%20?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1985-1679
https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.8 
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus


128 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

RESUMEN
El presente artículo plantea una reflexión filosófica a partir del análisis del discurso del 
Inca Garcilaso de la Vega respecto al sistema de notación nodal andino conocido con el 
nombre de kipu. Para ello, se revisarán, en primer lugar, algunos pasajes de los Comen-
tarios reales en los que se describen las características de este método de generación 
de archivo, resaltando su importancia para la administración incásica. El foco del análisis 
residirá, sin embargo, en el intento de hallar la lógica interna a las contradicciones discur-
sivas explícitas de Garcilaso y su permanente comparación entre la escritura fonológica 
y los kipus. En un siguiente momento, y siempre siguiendo la lectura de Comentarios 
reales, se dará cuenta del vínculo indesligable entre el sistema nodal y el desarrollo 
matemático, arquitectónico y astronómico de las antiguas naciones andinas; y se seña-
lará que esta ciencia nativa no derivó en una concepción mecanicista del cosmos, sino 
que se dio al interior de una reflexión ontológica en la que el ser humano podía ligarse 
ritualmente a la red sagrada de la vida. De esta manera, se pondrá en evidencia que los 
pueblos amerindios no eran sociedades ágrafas, sino que tenían sus propios sistemas 
técnicos de generación de archivo que les permitieron realizar ejercicios avanzados de 
cálculo, pero sin por ello romper con una concepción cosmogónica ampliada en la que 
todo lo existente tenía vida, inteligencia y formaba parte de un mismo tejido existencial. 
Palabras clave: kipu; “escrituras” amerindias; archivo virreinal; astronomía inca; arqui-
tectura inca.

ABSTRACT
This article offers a philosophical reflection based on an analysis of Inca Garcilaso de la 
Vega’s discourse regarding the Andean nodal notation system known as kipu. To this end, 
it first reviews selected passages from the Comentarios Reales in which the characteris-
tics of this archival method are described, highlighting its importance for Inca administra-
tion. The main focus of the analysis, however, lies in the attempt to uncover the internal 
logic behind Garcilaso’s explicit discursive contradictions and his ongoing comparison 
between phonological writing and kipus. Subsequently, still following the reading of Co-
mentarios Reales, the study examines the inseparable link between the nodal system 
and the mathematical, architectural, and astronomical development of ancient Andean 
societies. It emphasizes that this native science did not lead to a mechanistic concep-
tion of the cosmos but rather emerged within an ontological reflection in which humans 
could ritually connect to the sacred web of life. In this way, the article demonstrates that 
Amerindian peoples were not illiterate societies; they had their own technical systems for 
creating archives, which allowed them to perform advanced calculations without breaking 
from a broad cosmogonic worldview in which all existence possessed life and intelligence 
and formed part of a single existential fabric.
Keywords: kipu, Amerindian “writings”, archives, Inca astronomy, Inca architecture.



Kipus / 129

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

INTRODUCCIÓN

La escritura fonológica no es simple representación visible de la 
lengua. Para Ong (1996), por ejemplo, trasladar “el habla de un mundo 
oral y auditivo a un mundo nuevo sensorio, el de la vista, transforma el 
habla y también el pensamiento” (87). Resulta, por lo tanto, demasiado 
simplista afirmar que la escritura fonológica solo “representa” la lengua, ya 
que también la moldea, ejerciendo cierta presión sobre ella. Si bien toda 
lengua tiene leyes internas que regulan su funcionamiento, la escritura 
permite generar un modelo gramatical, acuñado por expertos. La existen-
cia misma del signo visual provee la oportunidad de estudiar la palabra de 
forma sistemática, y de diseccionarla analíticamente; es más, podría decir-
se, como hace Derrida (1986), “que no hay signo lingüístico antes de la 
escritura” (21). El tipo de análisis que lleva a cabo la lingüística moderna 
es posible gracias a la “representación” visual. 

La escritura fonológica capacitó a la humanidad para “separar pa-
labras, manipular su orden y para desarrollar formas silogísticas de razo-
namiento” (Goody 2008, 21). A partir de las posibilidades analíticas que 
son intrínsecas (al menos en cierta medida) a la palabra escrita, se puede 
desarrollar una serie de metalenguajes, sin los cuales no sería posible ni la 
filosofía ni la ciencia moderna. Incluso, cuando la ciencia ha pretendido 
liberarse de la ambigüedad de las palabras, y ha tendido a validarse crecien-
temente en los términos lógicos de una escritura no fonética (los signos 
matemáticos), la condición misma de su posibilidad epistémica proviene 
de “la fonetización de la escritura” (Derrida 1986, 8). Por lo tanto, “las 
tecnologías no son solo recursos externos, sino también transformaciones 
interiores de la conciencia, y mucho más cuando afectan la palabra” (Ong 
1996, 85). El mundo contemporáneo, con todos sus logros técnicos y 
cognitivos, pero también con sus riesgos y antinomias, es indesligable de 
las posibilidades analíticas que se abrieron, en primer lugar, con la escritura 
fonológica.

Si bien Thomas Hobbes [1651] reconoció que ningún logro hu-
mano podía compararse al del lenguaje hablado, para este pensador inglés, 
en sentido estricto, este no era siquiera un invento: consideraba al lenguaje 
como un regalo divino. Mientras la lengua se le presenta como don de 
Dios, concibió a la escritura como creación racional: un eslabón funda-



Kipus 59, enero-junio 2026

130 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

mental en el arduo empeño humano por ordenar el mundo. Para Hobbes, 
el orden estatal (al cual concebía como la única forma de organización 
política capaz de garantizar una vida digna), era impensable sin las posibi-
lidades brindadas por la tecnología escritural. Sin escritura, por ejemplo, el 
soberano no puede conocer los impuestos cobrados o por cobrar, censar 
a los pobladores de sus dominios, ni promulgar decretos y hacerlos cono-
cer; tampoco sería posible firmar contratos que permitan zanjar disputas 
territoriales o que reconozcan la propiedad de ciertos bienes. No puede 
negarse el lugar de primer orden ocupado por la escritura en la configura-
ción moderna de lo político, lo religioso y lo económico. 

La introducción de la escritura alfabética en la región andina, in-
desligable de un proyecto imperial mayor, “produjo una imprevista revo-
lución cultural que modificó las formas de pensar de la población indíge-
na” (Herrera 2022, 4). Sin embargo, caeríamos en un error si repetimos, 
con cierto prejuicio letrado, que las naciones amerindias de la región eran 
completamente ágrafas. Si bien no contaban con ningún tipo de escritura 
fonológica, tenían tecnologías propias para la generación de “archivo”. 
Podría hablarse, entonces, de “archivos no escriturales” o, de manera un 
tanto más insumisa, calificar a las tecnologías indígenas de la memoria 
como formas propias de “escritura”. Estos giros y ampliaciones metafóri-
cas de los conceptos de escritura y de archivo, que podrían haber parecido 
un horroroso contrasentido al campo letrado de la modernidad ilustrada, 
hoy empiezan a ser más comprensibles para la ciencia: el hecho de que los 
científicos hablen con tanta facilidad de “escritura genética”, por ejemplo, 
permite ampliar las posibilidades significantes del concepto sin tanto res-
quemor. 

El presente artículo se enfoca en sondear los conceptos sobre el 
sistema nodal del kipu en la obra Comentarios reales del Inca Garcilaso de 
la Vega. El análisis literario del texto de Garcilaso permite, por un lado, 
dar cuenta de los complejos procedimientos retóricos del escritor andino, 
quien, casi a un mismo tiempo, afirma y niega la posibilidad de entender 
a los kipus como “escritura”, y, principalmente, como forma de registro 
histórico. Asimismo, se resaltará la importancia dada por Garcilaso al sis-
tema del kipus para explicar los logros astronómicos y arquitectónicos de 
sus ancestros maternos. A pesar de las contradicciones internas del texto, 
su aporte etnográfico sugiere que el kipus permitió a los antiguos sabios 
amerindios realizar operaciones de aritmética y cálculo que no hubieran 



Kipus / 131

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

sido posibles sin las innovaciones técnicas de este sistema nodal. Al mismo 
tiempo, la lectura de Garcilaso deja entrever una vocación científica que 
no se deslindaba de la ritualidad indígena ni de una concepción animada 
del cosmos. Por eso mismo, la valoración de esta tecnología andina debe 
darse desde el interior de un complejo cosmogónico mayor, y no desde la 
imposición de categorías y jerarquizaciones externas. 

EL ARCHIVO NODAL

El desarrollo arquitectónico, artístico, cosmogónico, narrativo, 
poético, astrológico, matemático, agrario e hidráulico de las antiguas na-
ciones andinas, demuestra que la escritura, en un sentido convencional 
del término (entendido como “representación” de una lengua), no es un 
requisito para la complejidad civilizatoria. Ahora bien, la administración 
política que se configuró en la región andina y que amplió en el tiempo 
de los incas la expansión de una gobernanza sostenida desde un centro 
hegemónico (Cusco), no hubiera sido posible sin una técnica avanzada de 
registro visual de información: el sistema de cuerdas de colores y diversos 
tipos de nudos conocido como kipu tuvo una importancia fundamental. 
La función primordial que ocupaba en la pragmática política del Tawan-
tinsuyo (e incluso desde antes del florecimiento de los incas),1 se evidencia, 
tal vez en primer lugar, por el trato respetuoso que recibían los kipukama-
yuq, expertos en la codificación y decodificación del sistema nodal. Según 
Garcilaso (1976b), los elegidos para este oficio eran “los más aprobados 
y los que hubiesen dado más larga muestra de su bondad” (25). Es decir, 
además de una capacidad técnica, se tenía que contar con comprobada 
virtud. 

La administración tawantinsuyana demandaba un flujo de informa-
ción fidedigno, sin el cual no habría sido posible para la élite cusqueña 
saber lo que acontecía en las provincias distantes. “Difícilmente puede 
imaginarse el imperio Inca, con sus sistemas de intervención y control de 
las entidades políticas, sin los medios para trasladar grandes cantidades 

1.	 “William Conklin ha aportado una contribución decisiva. En 1982 demostró que unos 
700 años antes del inicio de las conquistas incas, los kipus ya habían alcanzado 
un formato físico elaborado, pero muy diferente” (Salomon 2013, 21; traducción 
propia). 



Kipus 59, enero-junio 2026

132 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

de datos en formatos estandarizados a través de las distancias” (Salomon 
2013, 32; traducción propia). Garcilaso (1976b) destaca que la organi-
zación política incásica contaba con un sistema oral que notificaba, con 
eficiencia, a todos los confines del Tawantinsuyu, las decisiones guberna-
mentales y los sucesos locales: “chasqui llamaban a los correos que había 
puesto por los caminos, para llevar con brevedad los mandatos del Rey y 
traer las nuevas y los avisos que por sus reinos y provincias, lejos o cer-
ca, hubiese de importancia” (22). A continuación, el cronista cusqueño 
afirma que “el recado o mensaje que los chasquis llevaban era de palabra, 
porque los indios del Perú no supieron escribir. Las palabras eran pocas y 
muy concertadas y corrientes, porque no se trocasen y por ser muchas no 
se olvidasen” (23). Ahora bien, es obvio que el correo oral no fue la única 
fuente de noticias, puesto que se necesitaban conocer datos cuantitativos 
que no hubiera sido posible memorizar y transmitir de forma estandariza-
da sin registros visuales. El propio Garcilaso aseguró, líneas más adelante, 
que el sistema también incluía el transporte de kipus:2

Otros recados llevaban, no de palabras sino por escrito, digámoslo así, 
aunque hemos dicho que no tuvieron letras. Los cuales eran nudos da-
dos en diferentes hilos de diversos colores, que iban puestos por su 
orden, mas no siempre de una misma manera, sino unas veces ante-
puesto el de un color al otro y todas veces trocados al revés, y de esta 
manera de recados eran cifras por las cuales se entendían el Inca y sus 
gobernadores para lo que había de hacer, y los nudos y los colores de 
los hilos significaban el número de gente, armas o vestidos o bastimen-
to o cualquier otra cosa que se hubiese de hacer, enviar o aprestar. (23)

El párrafo anterior resulta bastante revelador de las complejidades 
retóricas de Garcilaso: tras haberse lamentado múltiples veces de la falta de 
escritura de sus ancestros maternos, afirmó que la comunicación posibili-
tada por los kipus era un discurso escritural. Este planteamiento no parece 
haber sido un mero lapsus; se trató, más bien, de una posibilidad interpre-

2.	 Las propias características materiales del kipu explicarían su idoneidad dentro del 
modelo comunicacional de los chasquis: “A menudo se ha observado que los kipus 
son un medio portátil por excelencia. Pesan poco y se pueden comprimir, flexionar 
o enrollar fácilmente. No son frágiles. Se adaptan bien a una sociedad en la que la 
logística por terrenos montañosos extremos era y sigue siendo un problema” (Salo-
mon 2013, 31; traducción propia).



Kipus / 133

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

tativa largamente meditada: Garcilaso comparó a los kipus con la escritura 
fonológica para dar cuenta de la complejidad, la eficiencia y el valor de la 
técnica nodal para la transmisión y preservación de conocimientos. Para 
reforzar la credibilidad de su audaz comparación, el cronista recurrió a su 
propia experiencia infantil y juvenil, reafirmando su ventaja epistémica, en 
tanto miembro de una familia indígena, para asegurar la valía de los kipus. 
Aseguró que, siendo joven, trató “los quipus y los nudos con los indios de 
mi padre, y con otros curacas, cuando por San Juan u Navidad venían a 
la ciudad a pagar sus tributos” (24). Según afirma, los kurakas solicitaban 
a la madre de Garcilaso que el joven mestizo certificase las cuentas que 
traían registradas en los kipus, porque “no se fiaban de los españoles”. 
Garcilaso aseguró que supo de los kipus “tanto como los indios” (27). 
Reivindicar su indigeneidad, en este contexto, significó (entre otras inten-
ciones posibles), presentar su interpretación como una versión más válida 
que la de aquellos que conceptualizaban el registro nodal como invención 
satánica o deficiente.

Los Comentarios se explayaron en la descripción del funcionamien-
to de esta técnica. Garcilaso afirmó que algunos kipus “eran de un solo 
color, otros de dos colores, otros de tres y otros de más, porque los colores 
simples y los mezclados todos tenían su significación de por sí” (24). Se 
trataría, según se desprende de la lectura, de signos que establecían una 
relación relativamente arbitraria de significación; determinados colores3 y 
las formas en que se mezclaban tenían significados específicos.4 Las inves-
tigaciones en la materia no han logrado descifrar por completo el funcio-
namiento sintáctico y la amplitud semántica de las notaciones nodales. Sin 
embargo, las evidencias con las que se cuentan actualmente parecen ser 
suficientes para afirmar que Garcilaso no andaba errado en su compren-
sión metafórica del kipu como escritura: los nudos y cuerdas “tuvieron un 
significado específico con reglas compartidas en un espacio y un tiempo” 

3.	 “Si bien la presencia del color se destaca cuando se despliega un quipu, existen 
menciones de lectores ciegos de quipus” (Harrison 2013, 158).

4.	 Evidentemente, el sistema era más complejo, y su interpretación podría haber in-
cluido el posicionamiento espacial de las cuerdas, el ancho de las mismas, el es-
pacio entre ellas, la longitud de cada una, el tipo de anudamiento, la sumatoria de 
las notificaciones nodales, el establecimiento de distintos niveles de significación a 
partir de las posiciones de los nudos en la longitud y altura del kipu; tal vez, incluso, 
el material del que estaban hechas estas cuerdas (ya sea de lana o de algodón).



Kipus 59, enero-junio 2026

134 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

(Pereira y Batallas 2019, 74), lo que permitía la codificación de mensajes 
que luego podían ser decodificados por un receptor. 

Garcilaso (1976b) destacó la función de los kipus para llevar cuentas 
demográficas: “En el primer hilo ponían los viejos de setenta años arriba; 
en el segundo los hombres maduros de cincuenta años arriba y el terce-
ro contenía los de cuarenta, y así de diez y de diez años, hasta los niños 
de teta” (24). Aseguró, además, que los nudos censuales incluían hilos 
alternos, más delgados, para dar cuenta de los casados y de los viudos. El 
cronista andino afirmó que “cada pueblo tenía su cuenta de por sí” (24); 
todo grupo que participaba de las relaciones de intercambio y reciprocidad 
con la confederación presidida desde el Cusco, tenía que contar con es-
pecialistas en la codificación nodal. Según Garcilaso, solamente “escribían 
en aquellos nudos todas las cosas que consistieran en cuenta de números”, 
pero no registraban ninguna narrativa: “ni las palabras del razonamiento 
ni otro suceso historial, no podían decirlo por nudos, porque consistía en 
oración ordenada de voz viva, o por escrito [...] el nudo dice el número, 
mas no la palabra” (26). La semántica de los nudos y cuerdas, siempre 
siguiendo a Garcilaso, tendría más que ver con una codificación matemá-
tica y no con una de orden fonológico: no servía para legar las ideas y los 
acontecimientos más importantes a las siguientes generaciones, como lo 
habían hecho los hebreos, griegos y romanos.

El Inca escritor caerá más adelante en una nueva contradicción: a 
pesar de lo afirmado sobre el nudo como cifra y no como “representación” 
de la palabra, escribirá luego que los kipukamayuq eran “como escribanos 
y como historiadores” (26); además de llevar las cuentas, generaban un 
archivo (“guardaban los registros”) de sucesos del pasado. Estos especia-
listas de la memoria eran consultados con regularidad por los kuraka que 
querían saber sobre “las cosas historiales de sus antepasados” (26). De esta 
manera, Garcilaso, en un mismo capítulo, aseguró, por un lado, que los 
nudos no hacían referencia a ningún “razonamiento” o “suceso historial”, 
y, por otro, que los kipukamayuq eran “historiadores”. Pero no solo ello, 
sino que también dirá que en los nudos guardaban principio éticos y ju-
diciales; y, en una muestra de audacia, los comparó en excelencia con los 
Diez Mandamientos de la tradición judeocristiana. ¿Cómo entender estas 
contradicciones? 

Las afirmaciones contrapuestas de Garcilaso se debieron, en primer 
lugar, a un choque idiosincrático de gran intensidad: su orgullo letrado y 



Kipus / 135

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

la confianza en la absoluta superioridad del alfabeto, se contraponían a la 
admiración por los logros de sus ancestros y a su conocimiento de la am-
plia capacidad registral de los nudos andinos. Es probable que Garcilaso, 
en medio de sus zigzagueos retóricos, tuviera razón sobre la existencia 
de kipus narrativos. Si bien la función contable ha sido la más destacada 
por los especialistas académicos,5 diversos testimonios virreinales parecen 
corroborar la tesis de que los nudos también podían archivar ciertos ele-
mentos narrativos e históricos.6 Sin embargo, no se trata acá de comprobar 
que las descripciones del cronista cusqueño tienen una completa fidelidad 
etnográfica. Lo que interesa es explorar el pensamiento del autor virreinal 
con respecto a esta consideración del código nodal amerindio como téc-
nica escritural. Queriendo entender la racionalidad subyacente a las con-
tradicciones de Garcilaso, es inevitable plantear que debe haber algo, en 
las posibilidades y límites del kipu en tanto método de archivamiento (al 
menos tal como lo pudo conocer el joven mestizo cusqueño), que ayude 
a explicar por qué negó y afirmó la capacidad historiográfica del código. 

El Inca cronista escribió que “tomaban los indios quipucamayus de 
memoria, en suma, en breves palabras, y las encomendaban a la memoria, 
y por tradición las enseñaban a sus sucesores” (26). Esto indicaría que, 
si bien los nudos no solo contenían información numérica, no tenían la 
facultad para guardar un relato palabra por palabra, que pudiera ser re-
petido de manera invariable. ¿De qué manera, entonces, podían los kipus 
dar cuentas de sucesos históricos? Según ha postulado Salomon (2013), 
“una serie de cuerdas anudadas con indicadores de ciertos tipos de acon-
tecimientos y valores para ellos bastaría para estructurar, por ejemplo, una 
crónica dinástica, aunque no la representación necesariamente fonológi-

5.	 Según el estado de las actuales investigaciones, los kipu que registraban información 
numérica “se reconocen porque tienen cuerdas en las que se encuentran grupos de 
nudos con no más de nueve integrantes, además están simétricamente espaciadas, 
lo cual es útil para detectar el número cero, que se representaba al no atar ningún 
nudo en el espacio que le correspondía” (Rojas-Gamarra y Stepanova 2015, 49).

6.	 “En 1542, Cristóbal Vaca de Castro usó cuatro antiguos quipucamayos, historiado-
res oficiales de los incas, para obtener información sobre genealogías e historia. Por 
otro lado, Polo de Ondegardo reunió en 1559 a 465 hombres y mujeres, algunos 
de los cuales eran especialistas en quipus, para recuperar la historia inca. Otras 
dos instancias del uso histórico de los quipus son mencionadas en la Historia de 
los Incas (1942), de Pedro Sarmiento de Gamboa, quien consultó a más de cien 
especialistas en quipus. Estos relatos históricos fueron luego verificados por 42 
descendientes de la nobleza inca” (Harrison 2013, 156).



Kipus 59, enero-junio 2026

136 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

ca de palabras concretas” (39; traducción propia). El problema del kipu 
como registro narrativo, entonces, al menos desde el punto de vista de 
Garcilaso, no consistía en que no pudieran archivar eventos del pasado; su 
crítica nace, más bien, de que no servía para hacer historia (en el sentido 
que tenía el término desde el punto de vista letrado de la época). El apre-
mio intelectual de Garcilaso por configurar una versión escrita que diera 
cuenta de los logros civilizatorios de sus ancestros, parece haber ocasio-
nado, al menos en buena medida, las aparentes contradicciones retóricas. 
Sus afirmaciones contrapuestas cobran sentido al evaluarlas dentro de la 
cadena significante de su proyecto escritural. 

Aunque los Comentarios mencionan la existencia de nudos que 
contenían información histórica, dicen muy poco sobre el funcionamiento 
del sistema. Todavía es restringido lo que se puede asegurar con certeza.7 
Lo más probable, entonces, y siempre siguiendo a Garcilaso, es que los 
kipukamayuq hayan desarrollado un código estandarizado capaz de regis-
trar información muy concreta sobre ciertos acontecimientos (época en 
que estos ocurrieron, gobernantes de turno, posibles guerras y pestes, o 
aluviones y sequías, por ejemplo); si esto fuera así, la ayuda táctil del kipu 
solo transmitía mensajes simples y estereotipados, pero que servían para 
reforzar información almacenada en la propia memoria del kipukamayu. 
Por eso, lo más probable es que “este instrumento andino no desempeña 
en el contexto de la historiografía sino un papel de auxiliar mnemotécnico 
altamente sofisticado” (Lienhard 1990, 42). De ser este el caso, el kipu no 
reemplazó la función del arte verbal oral, sino que se trató de un sistema 
complementario. Sean cuales sean los resultados que den investigaciones 
futuras sobre los nudos andinos, parece que el hecho de que el sistema 
se complementaba con la oralidad (así como con otros códigos gráficos) 
continuará siendo válido.

7.	 Parece haber quedado claro entre los especialistas, sin embargo, que “el compo-
nente de color en cualquier kipu estadístico, calendárico o no numérico representa 
información no numérica” (Artzi 2010, 204; traducción propia). Asimismo, “las cuer-
das subsidiarias [mencionadas por Garcilaso de la Vega] parecen haber tenido un 
rol importante en los kipus narrativos” (205; traducción propia).



Kipus / 137

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

LA GRAFÍA ASTRONÓMICA

El desarrollo matemático de las sociedades andinas parece ser asun-
to bastante evidente. Según Garcilaso (1976b), las lenguas quechuas, tal 
como eran habladas en el siglo XVI y principios del XVII, podían “dar 
todos los números” (24). La capacidad verbal de designar diferentes nú-
meros, del uno al millón, por ejemplo, no es algo dado en todas las len-
guas humanas. Esto no quiere decir que las sociedades que carecen de 
términos para nombrar los números no puedan reconocer, por ejemplo, la 
diferencia entre un grupo de cinco árboles y un grupo de sesenta árboles; 
sin embargo, se referirán al tamaño de estas agrupaciones con expresiones 
equivalentes a “pocos”, o “unos cuántos”, o “muchos”, sin poder desig-
nar la cantidad de forma más precisa. Carecer de un término significa no 
poder nombrar algo, pero no necesariamente una falla cognitiva. Dicho 
esto, resulta bastante improbable que una lengua pueda adquirir un voca-
bulario complejo de designación numérica, como lo tienen las variedades 
del quechua, sin un sistema de notación gráfica que permita reconocer y 
realizar operaciones matemáticas que el intelecto no puede realizar sin un 
soporte visual. Garcilaso afirma que las operaciones matemáticas que sus 
ancestros maternos llevaron a cabo tuvieron una relación directa con los 
kipus: “por la aritmética supieron mucho y por admirable manera, que 
por nudos dados en unos hilos de diversos colores daban cuenta de todo 
lo que en el reino del Inca había de tributos y contribuciones por cargo y 
descanso. Sumaban, restaban y multiplicaban por aquellos nudos” (112). 
Garcilaso expresa acá una intuición muy aguda: el sistema de contabili-
dad nodal fue una de las bases de posibilidad cognitiva sobre la cual se 
desplegaron las capacidades de cálculo de los kipukamayuq. Como se ha 
argumentado, la aritmética y el cálculo “son inconcebibles sin la existencia 
previa de la escritura” (Goody 2008, 56). Ahora bien, si nos apegamos a la 
convicción de que no es posible la aritmética ni el cálculo sin escritura, por 
fuerza lógica tendríamos que aceptar que el kipu es una forma de registro 
escritural. Estas operaciones matemáticas son potenciales inherentes a la 
mente humana; sin embargo, la realización de estas posibilidades latentes 
depende de un desarrollo gráfico, que tal vez no es previo a las capacidades 
de cálculo, sino indesligable de su emergencia: técnica y cálculo se crean la 
una a la otra. Las operaciones matemáticas complejas pueden prescindir, 



Kipus 59, enero-junio 2026

138 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

por supuesto, de escritura fonológica, pero no de un sistema de notación 
visual. 

Según Garcilaso (1976a), los expertos andinos podían realizar cál-
culos más complejos y en menos tiempo que los contadores hispánicos. El 
Inca escritor también afirma que sus ancestros maternos “de la Astrología 
tuvieron alguna más práctica que de la Filosofía natural, porque tuvieron 
alguna más iniciativa que les despertaron a la especulación de ella, como 
fue el Sol y la Luna y el movimiento vario del planeta Venus” (104). Este 
conocimiento se dio dentro de una compleja reflexión cosmogónica y de 
prácticas rituales; es probable que fuera parte del entramado oracular, el 
cual no solo preveía posibles sequias, lluvias o friajes, sino también la caída 
y asenso de determinados pueblos y gobernantes a partir de la interpre-
tación celeste. Incluso “se ha sugerido que los rituales de culto solar eran 
orquestados por los gobernantes para sustentar su origen divino, centrali-
zar el poder y legitimar su autoridad” (Ghezzi y Ruggles 2006, 216). La 
observación astronómica fue parte de las reflexiones amerindias sobre el 
sentido mismo de la vida y del intento de armonizar la sociedad con los 
principios que regían el cosmos.

No resulta fácil saber el grado de conocimiento astronómico de las 
sociedades andinas. Lo que esta fuera de dudas es que, desde épocas ante-
riores a la hegemonía del Cusco, “se realizaban observaciones sistemáticas 
de la posición cambiante de salida y puesta del Sol a lo largo del horizonte 
durante el año estacional —una forma de ‘astronomía de horizonte’ ”— 
(216).8 Como nos indica la astrofísica, “las posiciones y apariencia del Sol 
que se observan son consecuencia del movimiento aparente de este astro 
respecto a la Tierra, debido a la combinación de los dos movimientos bá-
sicos de ésta alrededor de su propio eje (rotación) y del Sol (traslación)” 
(Ortiz 2012, 62). Sin embargo, para los antiguos sabios amerindios, no 
se trató solo de medir los movimientos celestes para conocer su funcio-

8.	 “La astronomía de horizonte es una forma tradicional de observación que registra 
el movimiento cíclico de los cuerpos celestes en relación con su intersección con el 
horizonte visible. Así, si se observa cada mañana la salida del Sol desde un punto 
fijo sobre un horizonte con elementos distintivos, como picos y laderas, se observa-
rá que la posición de salida se mueve día a día a lo largo del mismo. Por lo tanto, si 
se toma nota de la posición en el horizonte en que se produce la salida en determi-
nada fecha o si se marca esta posición con una construcción humana, la naturaleza 
cíclica del Sol hará que este mismo alineamiento se repita en la misma fecha cada 
año” (Ghezzi y Ruggles 2006, 216).



Kipus / 139

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

namiento mecánico (o bajo la sujeción de Dios, como se afirmaba en el 
discurso cristiano del siglo XVI). El Sol, la Luna y los diferentes astros 
fueron concebidos como seres vivos y conscientes, cuya generosa acción e 
influjo nutriente permitían la plenitud existencial y, por eso mismo, debían 
ser ritualmente agradecidos y retribuidos. La ritualidad no solo buscaba 
ganarse el favor de los astros, sino que anhelaba contribuir a mantener la 
vida misma del cosmos: la existencia dependía de la circulación del flujo 
anímico (kama-), mediante las acciones conjuntas y recíprocas de todos 
los seres vivos (terrestres, celestes y acuáticos). En este intento por alcan-
zar una armonización ritual con la red sagrada de la vida, tuvo un lugar 
preponderante “la sincronización de las actividades humanas con el ciclo 
aparente en los mundos celeste y terrestre” (Urton 1983, 209). El reco-
nocimiento preciso de las posiciones de la Tierra con respecto a la galaxia 
permitía llevar a cabo los ritos en los momentos adecuados. Como es sabi-
do, “uno de los métodos para estudiar posiciones clave del Sol a lo largo 
del año consiste en el empleo de elementos arquitectónicos o del paisaje” 
(Ortiz 2012, 63). La crónica de Garcilaso (1976a) es explícita sobre el uso 
de esta técnica:

Alcanzaron también los solsticios del verano y del invierno, los cuales 
dejaron escritos con señales grandes y notorias, que fueron ocho torres 
que labraron al oriente y otras ocho al poniente de aquella ciudad del 
Cuzco, puestas de cuatro en cuatro, dos pequeñas de a tres estados 
poco más o menos de alto e medio de otras dos grandes: las pequeñas 
estaban diez y ocho o veinte pies la una de la otra; a los lados, otro tanto 
espacio, estaban otras dos torres grandes, que eran mucho mayores 
que las que en España servían de atalayas, y éstas grandes servían 
de guardar y dar viso para que descubriesen las torres pequeñas. El 
espacio que entre las pequeñas había, por donde el Sol pasaba al salir 
y al ponerse, era el punto de los solsticios: las unas torres del oriente 
correspondían a las otras del poniente del solsticio vernal o hiernal. 
(104-5)

Escapa a los fines de este artículo comprobar la antigua existen-
cia de estos pilares específicos. Sin embargo, sí conviene hacer notar que 
Garcilaso aseguró haberlos visto. Además, por vestigios que vienen sien-
do crecientemente estudiados, se sabe que diferentes sistemas de pilares 
agrupados fueron efectivamente usados, desde tiempos anteriores al in-
cario. Ghezzi y Ruggles (2006) afirman que la similitud entre las torres 



Kipus 59, enero-junio 2026

140 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

del observatorio de Chankillo (en la costa norte del Perú9) y los pilares 
solares descritos por Garcilaso (y otros cronistas), probarían la existencia 
de una tradición astronómica de, al menos, 2000 años de antigüedad.10 
Es, asimismo, de sumo interés que Garcilaso vuelva a utilizar la metáfora 
de la “escritura” para referirse a estas torres; el cronista andino las en-
tendió como un sistema de grafos en los que el Sol y la Tierra, mediante 
sombras, registraban sus propios movimientos. La arquitectura, en estos 
casos, habría sido parte de un diálogo de la humanidad con el cosmos, 
interpretando los movimientos rotativos del planeta mediante cálculos nu-
méricos regulares, que fueron posibles gracias a la utilización de sistemas 
de notación como el kipu u otros semejantes. 

Según el Inca escritor, él dejó estas torres en pie a su partida del 
Cusco en 1560; tuvo noticia, ya estando en España, que fueron derribadas 
por Sebastián de Belalcázar, porque las “idolatraban los indios” (1976a, 
106). Esto deja entrever que eran lugares de culto; da cuenta de una con-
cepción de la ciencia en términos propiamente amerindios, alejada del 
paradigma naturalista y mecanicista que habría de guiar buena parte del 
posterior desarrollo del conocimiento astronómico moderno. Los con-
quistadores no fueron capaces de separar los aspectos técnicos de estos 
pilotes, de los rituales a los que estaban asociados; por eso mismo, no 
apreciaron los aportes cognitivos del sistema de medición, y lo destruye-
ron como si se tratara de una inscripción satánica. Mediante la descripción 
del funcionamiento y utilidad de los pilotes, Garcilaso reivindicó los logros 
de sus ancestros maternos. En este sentido, el cronista cusqueño fue capaz, 
con discernimiento filosófico y analítico, de diferenciar lo que consideraba 
errores y supersticiones de los logros de carácter “científico”. Su idiosin-

9.	 “El grupo de estructuras conocidas como las Trece Torres forma parte de Chankillo, 
un complejo de arquitectura planificada con rasgos de centro ceremonial, adminis-
trativo, refugio y lugar de batallas rituales ubicado en el ramal sur de la cuenca del 
río Casma, en el desierto costero de la región Ancash. Un total de 17 fechados, pro-
cedentes de excavaciones recientes, dan como resultado un rango de 2350-2000 
A.P. (calib.), e indican la ocupación del sitio entre 400 y 0 a. C. (fig. 2)” (Ghezzi y 
Ruggles 2006, 216).

10.	 Se habría tratado de prácticas “relativamente comunes entre las sociedades que se 
desarrollaron en los Andes” por un período de larga duración; “más aún, si se per-
mite la comparación, es razonable proponer que el contexto ritual y social en el que 
operaban las observaciones astronómicas y el culto solar en Chankillo en el siglo IV 
a.C. fuera relativamente similar al del Cusco” (230).



Kipus / 141

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

crasia, en este aspecto, parece anticipar una mirada más moderna que la 
de los conquistadores. La opción de Garcilaso (1976a), sin embargo, no 
deja de tener complicaciones, ya que los constructores de esas edificacio-
nes realizaron sus proezas arquitectónicas y astronómicas al interior de sus 
propias concepciones cosmogónicas. Además de los ya mencionados, los 
Comentarios también se explayan sobre edificios incas para registrar los 
equinoccios.

Para verificar el equinoccio tenían columnas de piedra riquísimamente 
labradas, puestas en los patios o plazas que había ante los templos 
del Sol. Los sacerdotes, cuando sentían que el equinoccio estaba cer-
ca, tenían cuidado de mirar cada día la sombra que la columna hacía. 
Tenían las columnas puestas en el centro de un cerco redondo y muy 
grande, que tomaba todo el ancho de la plaza o del patio. Por medio del 
cerco echaban por hilo, de oriente a poniente, una raya, que por larga 
experiencia sabían dónde había de poner el un punto y el otro. Por la 
sombra que la columna hacía sobre la raya veían que el equinoccio se 
iba acercando; y cuando la sombra tomaba la raya de medio día bañaba 
la luz del Sol hasta que se ponía y que a medio día bañaba la luz del Sol 
toda la columna en derredor, sin hacer sombra a parte alguna, decían 
que aquel día era equinoccial. (105-6)

La festividad del Coya Raymi tenía lugar en septiembre. El Inca 
escritor asegura que el primer día de luna después del equinoccio empeza-
ba un ayuno que tenía como finalidad purificar los cuerpos y expulsar las 
enfermedades de los centros poblados. Según la descripción de Garcilaso, 
los encargados de la medición del tiempo, cuando “sentían” la proximidad 
de la fecha, seguían la sombra proyectada de la columna desde el amanecer 
hasta el anochecer. Para ello, “extendían un hilo de Este a Oeste, puntos 
cardinales de los que por experiencia ya conocían exactamente su ubica-
ción. Cuando la sombra seguía este hilo, sin salirse de él durante todo el 
día, sabían que había llegado el equinoccio correspondiente” (Ortiz 2012, 
69). Esto era posible porque los sabios habían advertido que durante los 
equinoccios “la sombra que produce cualquier cuerpo sobre una superficie 
horizontal a lo largo de todo el día se mueve en una línea recta que une 
el Oeste con el Este” (63). Resulta evidente que los encargados de estas 
operaciones de registro eran especialistas formados en una ciencia nati-
va. Según Urton (1983), los astrónomos incas residían en el Coricancha, 
principal centro sagrado del Cusco. En ellos se manifestaba un saber que 



Kipus 59, enero-junio 2026

142 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

engarzaba lo narrativo con la ritualidad y las matemáticas, sin delimitacio-
nes tajantes. Esto lleva a concluir que la vocación científica no requiere, 
necesariamente, un deslinde de la racionalidad de otras funciones del pen-
samiento, como el asombro poético, la narrativa y la espiritualidad. 

Para poder realizar las edificaciones mencionadas, fue necesario, 
asimismo, un amplio conocimiento geométrico y geográfico. Garcila-
so (1976a) afirma que sus ancestros maternos “de la geometría supie-
ron mucho porque les fue necesario para medir sus tierras, para justar 
y partir entre ellos” (112). Asegura, además, que tenían conocimientos 
de cálculos de escala, ya que hacían maquetas de gran calidad antes de 
realizar sus construcciones arquitectónicas: “Yo vi el modelo del Cuzco y 
parte de su comarca con sus cuatro caminos principales, hecho de barro 
y piedrezuelas y palillos, trazado por su cuenta y medida” (112). Tanto 
la confección de maquetas como la edificación de pilotes, así como otros 
métodos para registrar los movimientos cósmicos, demandaron soportes 
visuales para registrar y organizar la información numérica. Como afirma 
Garcilaso (1976b), los kipukamayuq “en lo más alto de los hilos ponían 
el número mayor, que era la decena de millar, y más abajo el millar, y así 
hasta la unidad” (25). La jerarquización vertical de información era propia 
del sistema, colocando los números mayores en lo alto y las unidades en 
lo bajo de los cordeles. El código nodal, además, “se complementaba con 
la yupana, instrumento contable que operaba mediante traslado de valores 
posicionales a través de indicadores contenidos en los escaques” (Mazzi 
2016, 140).11 Según Rojas-Gamarra y Stepanova (2015), “lo más proba-
ble y lógico es pensar que en la Yupana se hacían los cálculos aritméticos y 
los resultados se registraban en los kipus” (50). Pero, incluso si esto fuese 
cierto para los cálculos mayores (como los implicados en la astronomía), 
esta práctica no descarta que también pudieran realizarse operaciones arit-
méticas simples en las propias cuerdas. 

Todo calendario, incluyendo los de los sabios indígenas, es “un 
sistema de cómputo de intervalos de tiempos largos que permite mante-
ner una organización cronológica y periódica de las actividades humanas” 

11.	 “La Yupana y/o Taptana, se trata de tableros con escaques o casilleros encontrados 
en todo el Tawantinsuyo. Según el uso que se le da, toma las denominaciones de 
Yupana o Taptana; si se usa para hacer cálculos aritméticos a manera de ábaco, se 
le llama Yupana y si se utiliza como tablero de juego, se denomina Taptana” (Ro-
jas-Gamarra y Stepanova 2015, 47).



Kipus / 143

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

(Ortiz 2012, 70). Como es sabido, los cálculos astronómicos implican el 
manejo de números extremadamente grandes. Debido a las altas cifras que 
debieron haber manejado, es plausible postular que los expertos andinos 
contaron con un sistema de numeración basado en representaciones alge-
braicas abstractas.12 Sin duda alguna, los soportes visuales permitieron la 
organización de datos empíricos y de cifras altas, así como la configuración 
de esquemas clasificatorios de una complejidad y minuciosidad mayor a 
la que sería posible conseguir si se careciera de ellos. “Es la existencia de 
una anotación muy separada del habla la que hace posible el pensamiento 
matemático” (Goody 2008, 140). Es necesario contar con un sistema de 
notación jerarquizado que pueda explicitar de forma visual “la clasifica-
ción implícita en el uso lingüístico y en la percepción del mundo por el 
hombre, y desarrollar estos sistemas dentro de unas clasificaciones más ela-
boradas, y en ocasiones más precisas” (119). Estas tecnologías surgieron 
de la creatividad intelectual de los seres humanos; se fueron modificando 
en el tiempo de acuerdo a nuevas necesidades de cálculo. Por lo tanto, no 
limitaban el pensamiento, sino que abrían la oportunidad de llevar a cabo 
operaciones de creciente complejidad. Las operaciones matemáticas son 
posibilidades intelectuales de nuestro aparato cognitivo; pero los soportes 
visuales permiten hacer explícitas las calificaciones numéricas, les dan una 
realidad táctil y visual reconocible, a partir de la cual el intelecto puede 
realizar nuevas facetas creativas y analíticas. 

Sin embargo, los soportes que permitieron este tipo de operaciones 
complejas no fueron mecanismos que funcionaron de manera autónoma, 
sino que lo hicieron insertos en una determinada red de relaciones socia-
les; por lo tanto, las transformaciones que provocaron partieron desde las 
condiciones de producción previas a la innovación técnica y al uso contex-
tual que se les dio. Si bien el uso de estos soportes generó modificaciones 
psicolingüísticas, no implicó una cancelación de formas de pensamiento 
asociadas con una concepción animada del cosmos; más bien, el hecho de 
que muchos kipus hayan sido encontrados en tumbas de antiguos perso-
najes notables evidencia que no eran un mero sistema para la calculación 
“mecánica”, sino que tenía connotaciones rituales. La técnica, por lo tan-

12.	 Para revisar algunas especulaciones etnomatemáticas acerca del posible sistema 
de numeración incásico para los cálculos astronómicos puede revisarse Sáez-Ro-
dríguez (2014), así como Rojas-Gamarra y Stepanova (2015).



Kipus 59, enero-junio 2026

144 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

to, no impuso una perspectiva tecnocrática, ni una ontología naturalista; 
por el contrario, se produjo y siguió siendo usada al interior de un sistema 
ritual y de reflexiones cosmogónicas, propio de las naciones amerindias de 
la región. Por eso mismo, es dable postular que los cambios piscolinguísti-
cos generados por una determinada tecnología no pueden ser pensados al 
margen de otras condiciones idiosincráticas, propias del contexto social en 
el que una determinada técnica emerge.

CONCLUSIONES

La convicción moderna acerca de la absoluta superioridad del siste-
ma alfabético estableció “la suposición general” de que “toda civilización 
digna de tal nombre debe estar basada en alguna clase de escritura, o que 
debe ser en cierta medida una sociedad alfabetizada” (Havelock 1996, 87). 
Pero los estudios de la oralidad han relativizado esta afirmación. “Cuando 
se observa que ciertas culturas avanzadas, como la de los Incas, eran en-
teramente ágrafas, la lección que podía extraer de ello es, a saber, que una 
sociedad civilizada que posee un arte, una arquitectura y unas instituciones 
políticas propias no necesita depender de la escritura para existir” (87). 
Sin embargo, tal como se ha demostrado, pensar a las sociedades ame-
rindias de los Andes como “enteramente ágrafas” carece de fundamento. 
Solucionar este impasse conceptual implica un cambio idiosincrático, ya 
sea “1. modificando la teoría sobre la necesidad de la escritura para el 
desarrollo de sistemas políticos complejos; o 2. afirmando que los andinos 
tenían su propia forma de escritura. La segunda solución, normalmente, 
aunque no siempre, incluye una redefinición de qué se entiende por escri-
tura” (Brokaw 2005, 571; traducción propia). Las sociedades amerindias 
utilizaron distintos soportes para grabar y registrar “información en un 
sistema convencional mediante algún conjunto de símbolos, pictogramas, 
ideogramas o grafías, cuyo uso puede ser legitimado y reactualizado, de-
codificando lo registrado” (Mazzi 2016, 139). A pesar de sus prejuicios 
letrados, Garcilaso pudo ampliar la noción de “escritura”, abriendo así la 
posibilidad de considerar como textos susceptibles de ser “leídos” a todos 
aquellos grafos utilizados “para transmitir un mensaje comprensible para 
el receptor” (Lafuente 2011, 146). Es posible hallar algo semejante a esta 
concepción ampliada de “escritura” en el término quechua qillqay, que el 



Kipus / 145

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

diccionario de González Holguín [1608] traduce como “escriuir debuxar 
pintar”; el verbo sirvió para designar, entonces, la generación de distintos 
tipos de grafos, sin hacer distinción jerárquica entre la escritura fonológica 
y otras formas de “escritura”. 

La pregunta, entonces, es si estos sistemas gráficos pueden o no 
ser considerados como “escritura”; la respuesta, sin embargo, no puede 
ser conclusiva. Por un lado, “si escritura significa inscripción y ante todo 
institución durable de un signo (y este es el único núcleo irreductible del 
concepto de escritura), la escritura en general cubre todo el campo de los 
signos lingüísticos” (Derrida 1986, 58). Si adoptamos este sentido del 
término, queda poca duda de que puede hablarse de “escrituras” ame-
rindias. En cambio, si se entiende la “escritura” en un sentido más es-
pecífico y limitado, como inscripciones que “representan” (por decirlo 
de algún modo) las palabas, reguladas en su combinación sintáctica por 
significantes convencionales y reglas precisas, la respuesta sería negativa. 
No se puede llegar a una conclusión que sea compartida por todos debido 
a las diferentes conceptualizaciones del término. Ahora bien, yendo más 
allá de este asunto irresuelto, todo lo reflexionado anteriormente resalta 
que, antes de la llegada del alfabeto, el sistema nodal sirvió de manera 
eficiente, al menos, para la conservación de cuentas y la formulación de 
cálculos complejos. Por eso mismo, resulta elocuente que Garcilaso de la 
Vega (1976b), que se había propuesto resaltar la racionalidad indígena y 
deslizó una posible comprensión más amplia de la noción de “escritura”, 
incluyera (en el capítulo XXIX del Libro Noveno de sus Comentarios) un 
“cuento gracioso” de un suceso acaecido en Lima, en el que el desconoci-
miento de la escritura fonológica sirve para afianzar los prejuicios sobre la 
supuesta ignorancia amerindia:

Un vecino de aquella ciudad, conquistador de los primeros, llamado An-
tonio Solar, hombre noble, tenía una heredad en Pachacámac, cuatro 
leguas de Los Reyes, con un capataz español que miraba por su ha-
cienda, el cual envió a su amo diez melones, que llevaron dos indios a 
cuestas, según la costumbre de ellos, con una carta. A la partida les dijo 
el capataz: “No comáis ningún melón, porque si lo coméis se lo ha de 
decir la carta”. Ellos fueron su camino, a media jornada se descargaron 
para descansar. El uno de ellos, movido de la golosina, dijo al otro: “¿No 
sabríamos a qué sabe esta fruta de la tierra de nuestro amo?”. El otro 
dijo: “No, porque si comemos alguno, lo dirá esta carta, que así nos lo 
dijo el capataz. Replicó el primero: “Buen remedio; echemos la carta de-



Kipus 59, enero-junio 2026

146 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

trás de aquel paredón, y como no nos vea comer, no podrá decir nada”. 
El compañero se satisfizo del consejo y, poniéndolo por obra, comieron 
un melón. Los indios, en aquellos principios, como no sabían qué eran 
letras, entendían que las cartas que los españoles escribían unos a 
otros eran como mensajeros que decían de palabra lo que el español 
mandaba, y que eran como espías. (263)

A continuación, el relato asegura que, un poco más adelante en su 
trayecto, los cargadores comieron un melón más. Cuando llegaron a la 
casa del patrón, y entregaron los melones y la carta, el español leyó y excla-
mó: “¿Qué son de dos melones que faltan aquí?” (263). No tuvieron más 
remedio que confesar. Y tras comprobar que la letra había dado a conocer 
su comportamiento, ambos “salieron diciendo que con mucha razón lla-
maban dioses a los españoles con el nombre de Viracocha, pues alcanzaban 
grandes secretos” (263). Garcilaso afirma que historias semejantes fueron 
registradas en otras partes de América. Por eso mismo, resulta bastante 
evidente que se trataba de relatos inventados en torno a ciertos tropos co-
munes: el de la supuesta condición ágrafa de las naciones indígenas, el de 
la superioridad del sistema de comunicación escritural, el del infantilismo 
amerindio, así como la atribución de cualidades casi divinas a los españo-
les, entre otros posibles. El cronista mestizo dirá que “no es maravilla que 
una misma ignorancia pasase en diversas partes y en diferentes naciones, 
porque la simplicidad de los indios del Nuevo Mundo, en aquellos asuntos 
que no alcanzaron, toda fue una” (263). De esta manera, el propio Garci-
laso se encargará de consolidar la visión de los amerindios como personas 
poco racionales, susceptibles de cualquier tipo de superstición; así tam-
bién, la falsa asociación entre analfabetismo e ignorancia.

Esta versión de Garcilaso no resulta en absoluto creíble: una pobla-
ción acostumbrada a la transmisión de información contable mediante los 
kipus, no pudo haber sido tan ingenua como para no aprender, con rapi-
dez antropológica, que las cartas también contenían y transmitían cifras 
numéricas. La pregunta, entonces, es: ¿por qué un cronista cuya intención 
principal fue mostrar la racionalidad de sus ancestros maternos, incluyó, 
casi al final de su obra magna, esta anécdota prejuiciosa y de dudoso hu-
mor? Dentro de las oscilaciones identitarias de Garcilaso, uno de los aspec-
tos de mayor prevalencia fue su complejo de superioridad letrado. Si bien 
el escritor cusqueño señaló las formas indígenas de configuración de la 
memoria, estas constataciones no fueron lo suficientemente agudas como 



Kipus / 147

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

para percatarse de que las diferencias de los sistemas de comunicación no 
implicaban una inferioridad intelectual. Correspondían a un desarrollo co-
municativo propio, con una comprobada funcionalidad para la organiza-
ción social.	

Las continuas lamentaciones de Garcilaso señalan que esta distor-
sión antropológica (el error de juzgar al otro desde las propias premisas 
civilizatorias) caló hondo en su psique. No cabe duda de que la escritura 
fonológica causó un hondo impacto en el ánimo indígena, pero este no se 
debió a un supuesto desconocimiento de soportes visuales, sino que tuvo 
que ver con la centralidad que el nuevo código tuvo en el sistema religioso 
y de administración pública impuesto por España. Por eso, el trauma solo 
resulta comprensible dentro de las amplias y radicales transvaloraciones 
provocadas por el régimen virreinal, y el consiguiente desprecio hacia los 
logros intelectuales y civilizatorios de las naciones amerindias.

En el caso de las sociedades europeas, la escritura fonológica produ-
jo ampliaciones fundamentales en las posibilidades psíquicas de los sujetos 
letrados, permitiendo llevar a cabo complejas operaciones intelectuales. 
Algo similar está ocurriendo en nuestro tiempo a partir del desarrollo de la 
cibernética, las memorias digitales y los programas de cálculo algorítmicos. 
Todavía nos resulta difícil tomar plena conciencia de las transformaciones 
que ejercen sobre nuestra psique estas continuas interfaces con las nuevas 
tecnologías. Tal vez sea por ello que una mayor cantidad de estudios em-
piezan a sondear las transformaciones suscitadas por las innovaciones téc-
nicas de nuestros antecesores. Lo que este artículo se ha empeñado en de-
mostrar es, en primer lugar, que las técnicas indígenas de preservación de 
archivo fueron eficientes al interior de una tradición cosmogónica y de un 
paradigma ontológico, sin duda cambiante pero relativamente estable en 
el tiempo. Asimismo, las fallas de estos sistemas detectadas por Garcilaso 
fueron provocadas por mutaciones violentas y el complejo de superioridad 
de quienes poseían la escritura fonológica. Queda claro, además, que los 
soportes gráficos indígenas, como todo sistema de registro visual, propició 
la emergencia de nuevas posibilidades intelectuales. De esta manera, es 
posible relativizar la supuesta superioridad absoluta del sistema alfabético, 
y argumentar a favor de una consideración diferencial desde la que cada 
código visual debe ser valorado. b



Kipus 59, enero-junio 2026

148 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Lista de referencias

Artzi, Bat-ami. 2010. “The Secret of the Knot: Khipu No. 936 from the Mai-
man Collection”. Estudios Latinoamericanos, 30: 187-214. https://doi.
org/10.36447/Estudios2010.v30.art8.

Brokaw, Galen. 2005. “Toward Deciphering the Khipu”. The Journal of Interdis-
ciplinary History XXXV (4): 571-89.

Derrida Jacques. 1986. De la Gramatología. Ciudad de México: Siglo Veintiuno 
Editores.

Garcilaso de la Vega, Inca. 1976a. Comentarios Reales de los Incas, editado por 
Aurelio Miró Quesada. Tomo I. Caracas: Biblioteca Ayacucho.

–––.	1976b. Comentarios Reales de los Incas, editado por Aurelio Miró Quesada. 
Tomo II. Caracas: Biblioteca Ayacucho.

Ghezzi, Iván, y Clive Ruggles. 2006. “Las trece torres de Chankillo: arqueoas-
tronomía y organización social en el primer observatorio solar de América”. 
Boletín de Arqueología PUCP, 10: 215-35. https://doi.org/10.18800/bole-
tindearqueologiapucp.200601.010.

González Holguín, Diego. 1952 [1608]. Vocabulario de la lengua general de todo 
el Perú llamada lengua qquichua o del inca. Lima: UNMSM. 

Goody, Jack. 2008 [1977]. La domesticación del pensamiento salvaje. Madrid: Akal. 
Harrison, Regina. 2013. “Quipus y confesión en el Ritual formulario de Juan Pé-

rez Bocanegra”. En El quipu colonial: estudios y materiales, editado por Marco 
Curátola y José de la Puente, 145-66. Lima: PUCP.

Havelock, Eric. 1996 [1986]. La musa aprende a escribir. Reflexiones sobre orali-
dad y escritura desde la Antigüedad hasta el presente. Barcelona: Paidós.

Herrera, Sergio. 2022. Pensamiento, memoria e identidad en los Andes coloniales. 
Siglos XVI y XVII. Cusco: Universidad Andina del Cusco. 

Hobbes, Thomas. 2016 [1651]. Leviatán: O la materia: forma y poder de una 
república eclesiástica y civil. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.

Lafuente, Silvia. 2011. “La lengua quechua, referente insustituible de la vida y 
obra de José María Arguedas”. Anuario de Lingüística Hispánica, XXVII: 
145-67. https://uvadoc.uva.es/handle/10324/9478.

Lienhard, Martin. 1990. La voz y su huella: escritura y conflicto étnico-social en 
América Latina (1492-1988). La Habana: Casa de las Américas.

Mazzi Huaycucho, Víctor. 2016. Inkas y filósofos. Posturas, teorías, estudio de fuen-
tes y reinterpretación. Lima: edición de autor.

Ong, Walter. 1996 [1982]. Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra. Ciudad 
de México: Fondo de Cultura Económica.

Ortiz, Elena. 2012. “Una aproximación a los estudios arqueoatronómicos en los 
Andes precolombinos”. Diálogo Andino, 39: 57-72.

Pereira-González, Luz Marina, y Bolívar Batallas-Bedón. 2019. “Hacia una perspec-
tiva etnomatemática del quipu incaico como puente entre el sistema contable y la 

https://doi.org/10.36447/Estudios2010.v30.art8
https://doi.org/10.36447/Estudios2010.v30.art8
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.200601.010
https://doi.org/10.18800/boletindearqueologiapucp.200601.010
https://uvadoc.uva.es/handle/10324/9478


Kipus / 149

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

escritura”. Revista Latinoamericana de Etnomatemática 12 (2): 62-81. https://
www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/503.

Rojas-Gamarra, Milton, y Marina Stepanova. 2015. “Sistema de numeración Inka 
en la Yupana y el Khipu”. Revista Latinoamericana de Etnomatemática 8 (3): 
46-68. https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/ar-
ticle/view/190.

Sáez-Rodríguez, Alberto. 2014. “Khipu UR19: Inca Measurements of the Moon’s 
Diameter and its Distance from the Earth”. Revista Latinoamericana de Etno-
matemática 7 (1): 96-125. https://www.revista.etnomatematica.org/index.
php/RevLatEm/article/view/106.

Salomon, Frank. 2013. “The twisting Paths of Recall: Khipu (Andean cord nota-
tion) as Artifact”. En Piquette. Writing as Material Practice: Substance, Surfa-
ce, and Medium, editado por Kathryn E. Piquete y Ruth Whitehouse, 15-43. 
Londres: Ubiquity Press.

Urton, Gary. 1983. “El sistema de orientaciones de los incas y de algunos que-
chuahablantes actuales tal como queda reflejado en su concepto de la astrono-
mía y del universo”. Anthropologica 1 (1): 209-38. https://revistas.pucp.edu.
pe/index.php/anthropologica/article/view/6311.

DECLARACIÓN DE CONFLICTO DE INTERESES
El autor declara no tener ningún conflicto de interés financiero, académico ni per-
sonal que pueda haber influido en la realización del estudio.

https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/503
https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/503
https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/190
https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/190
https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/106
https://www.revista.etnomatematica.org/index.php/RevLatEm/article/view/106
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/6311
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/6311

	Página en blanco



