
La cuentística de Pablo Palacio:
una respuesta literaria al fenómeno

existencial lingüístico

The Short Fiction of Pablo Palacio:
A Literary Response to the Existential-Linguistic Phenomenon

Christian Eduardo Silva Samaniego
Universidad de Alicante

San Vicente de Raspeig, España
css128@alu.ua.es

https://orcid.org/0009-0003-7102-2178 

Artículo de investigación 

https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.4

Fecha de recepción: 4 de septiembre de 2025
Fecha de revisión: 17 de septiembre de 2025
Fecha de aceptación: 28 de octubre de 2025 

Fecha de publicación: 1 de enero de 2026

Kipus, n.º 59 (enero-junio 2026): 63-84. ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus

mailto:css128%40alu.ua.es%20?subject=
https://orcid.org/0009-0003-7102-2178
https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.4
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus


64 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

RESUMEN
El presente trabajo pretende desentrañar el sentido animal-lingüístico presente en la 
obra cuentística del escritor ecuatoriano Pablo Palacio, a partir de la metafísica hei-
deggeriana y la deconstrucción derridiana. Para esto, resulta necesario reconocer los 
diversos aspectos que propone esta narrativa, en la que confluyen una multiplicidad 
de personajes estrambóticos, yacentes en el límite entre lo humano y lo no humano. 
Cabe señalar que este ejercicio se inserta en la búsqueda de las características de la 
obra cuentística de Palacio como sínodos de un breve acercamiento dialéctico con el 
entramado lingüístico-existencial. Para ello, se revisan los sentidos y las formas de los 
personajes, acontecimientos y temporalidades, adheridas siempre a un espacio ya no 
únicamente histórico, sino también ontológico.
Palabras clave: deconstrucción, humanidad, animalidad, lenguaje, cuentos, límites, Pa-
blo Palacio.

ABSTRACT
The present work aims to unravel the animal-linguistic meaning found in the short stories 
of Ecuadorian writer Pablo Palacio, based on Heideggerian metaphysics and Derridian 
deconstruction. To achieve this, it is necessary to recognize the variety of aspects propo-
sed by his narrative, where a multiplicity of eccentric characters, situated on the boundary 
between human and non-human existence, converge. In order to analyze this work, it is 
essential to perceive Palacio’s short stories as synods of a brief dialectical approach to 
the linguistic framework of existence. To this end, the meanings and forms of the cha-
racters, events, and temporalities are examined, always tied to a space that is not only 
historical but also ontological.
Keywords: deconstruction, humanity, animality, short stories, boundaries, Pablo Palacio.

INTRODUCCIÓN

La obra cuentística de Pablo Palacio (Loja, Ecuador, 25 de enero 
de 1906-Guayaquil, 7 de enero de 1947) ha sido largamente analizada, 
no ya únicamente por la crítica académica, sino también por una gran 
diversidad de perceptores, hurgadores, artistas y deconstructores, que se 
han sumergido en múltiples encrucijadas analíticas o ejercicios ficcionales, 
para dar cuenta del material simbólico y fáctico que se presupone. Para la 
labor que a este texto corresponde, es indispensable delimitar el objeto de 
estudio, con la finalidad de no incurrir en gregarismos o particularidades 
escleróticas, que dinamiten el análisis. Es por esto que, en las líneas que 
continúan, se examinará únicamente la producción cuentística del autor 
lojano, a la luz de una problemática fundamental dentro de su escritura: 
el ser animal.



Kipus / 65

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Las lecturas realizadas sobre la literatura palaciana han sido diversas 
y enriquecedoras, en cuanto a su carácter enigmático, lleno de personajes 
turbios y estrambóticos, espacios delimitados por el lenguaje humano, ac-
ciones que rayan con la ilegalidad y espectros lingüísticos introducidos en 
los lindes narrativos. Amigos, lectores y detractores de su obra han sabido 
edificar un marco de perspectivas que invita a la reflexión y al cuestiona-
miento, a partir de una dinámica de reflexión que yace en medio de un 
espacio histórico, en el que los ideales socioculturales y literarios pasaban 
por una reivindicación de lo nativo o autóctono.

FORMULACIÓN DEL ASUNTO

Ahora bien, para acercarnos a la obra de Pablo Palacio es preciso 
estipular una consideración fundamental, que tiene que ver con los diver-
sos espacios en los que se desarrollan los acontecimientos. Este elemen-
to narrativo permite reflexionar acerca de las circunstancias excepcionales 
por las que atraviesan los personajes, y que producen en ellos una serie 
de transformaciones singulares. Debido a las descripciones particulares de 
cada uno de los espacios, atendemos a una síntesis especular de las sen-
saciones, los sentimientos, los caracteres y las proyecciones que tendrán 
lugar de inmediato. Si bien los narradores no recurren a las descripciones 
exhaustivas, como sucede en las narraciones románticas del siglo XIX, sí 
que podemos observar detalles específicos que permiten identificar con 
claridad los múltiples ambientes. Pero, nos preguntamos, ¿acaso estos 
ambientes están determinados por una especulación primaria de los sen-
tidos de los personajes y sus intenciones primitivas?, o más bien, ¿es la 
forma primitiva de los personajes (sujetos existenciales) la que condiciona 
el devenir de los espacios? Esta cuestión bien podría sobrellevar un análisis 
particularizado e histórico de toda la creación literaria, que es, en cierta 
medida, una de las intenciones de la obra palaciana, puesto que buscaría 
los pormenores específicos de aquellos que habitan mundos de ficción en 
contraparte al supuesto mundo real al que pertenecemos los seres de carne 
y hueso. En este sentido, podemos señalar que todas las construcciones de 
espacios narratológicos cumplen una función no únicamente de acogida 
de los seres ficcionales, sino también de configuración de un universo para-



Kipus 59, enero-junio 2026

66 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

lelo y semejante al nuestro, cargado de especificidades propias, que ponen 
en tela de juicio nuestras existencias sin iguales. 

Naturalmente, esta fundación de los mundos literarios, que bien 
puede ser la creación de nuestro propio universo, se ve permeada por una 
elucubración primordial; es decir, que el pensamiento (cogito sum) antece-
de y se corresponde con toda formulación. Vemos, pues, que la narrativa 
palaciana se presenta como una configuración de espacios que buscan ser 
morada y determinación de los seres que en ellos habitan. Gracias a los 
estudios narratológicos, hemos podido atender a una serie de divisiones 
y caracterizaciones de los diferentes elementos que componen un texto 
narrativo. Todorov, Genette, Greimas, entre otros, han sabido determinar 
este análisis estructural bajo sus propias y particulares metodologías, que 
bien pueden darnos ciertas luces para identificar los componentes univer-
sales de una narración. Debido a esto, podemos establecer una serie de 
estructuras metódicas que permiten identificar las partes de una totalidad 
que se manifiesta con una identidad sólida. 

En la obra de Palacio vemos que uno de los elementos más impor-
tantes para el desarrollo de las tramas es la constitución de los espacios de 
significación, puesto que ponen de manifiesto los acontecimientos que 
tienen lugar en las manos de diversos perpetradores específicos. Con esto 
en mente, cabe señalar también que los espacios configuran y son configu-
rados por los demás elementos de las narraciones, puesto que intervienen 
constantemente en la formación y transformación de los sentidos que inte-
ractúan en la obra; es decir, pues, que los sistemas espaciales dentro de las 
narraciones, guiados por unas voces estigmatizadas, se construyen en tor-
no a sí mismos y por órdenes específicos de quienes a ellos anexan, acogen, 
representan y determinan. Tenemos, por ejemplo, a uno de los personajes 
más simbólicos de la obra palaciana, el antropófago, quien (¿acaso conti-
núa siendo quién o se ha transformado en un qué?) ha cometido un acto 
social y legalmente indebido en contra de su mujer y su hijo, por el que ha 
debido ser juzgado y encarcelado, por tanto, excluido del entorno social 
que apenas hace poco habitaba. En este sentido, tenemos que el espacio 



Kipus / 67

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

del que es expulsado (“alienado”,1 en términos derridianos2) es, a su vez, 
el que lo constituye como entidad auténtica. A esto, vemos un cuestiona-
miento de facto que se hace Gadamer (1998) en su “Giro”:

es precisamente la respuesta del otro la que me muestra mis limitacio-
nes y por qué debo aprender a experimentarlas siempre de nuevo y una 
vez más si es que quiero llegar a verme ni siquiera en la situación de 
poder superar mis límites. (23)

Es así que en la expulsión, en el desencuentro de las facultades que 
determinan una humanidad natural y una criatura anormal, se puede en-
contrar la superación del límite, la transacción entre lo humano y lo no 
humano. Es decir que, como veremos más adelante, en el entorno en el 
que se desenvuelven estos personajes se produce una ruptura inevitable 
del concepto normalizado de humanidad social; por tanto, todo ejerci-
cio lingüístico, en el sentido heideggeriano de la pobreza de mundo3 del 
animal,4 se quiebra ante el presupuesto de una lingüística (huella original 

1.	 El estado de alienación al que se refiere Derrida tiene que ver con la expulsión del 
entorno social como medio existenciario-lingüístico, para otorgar un sentido y un 
acercamiento novedosos a la entidad interpelada.

2.	 Derrida en El animal que luego estoy si(gui)endo propone un análisis sobre el “en cuan-
to tal” del ente, que figura como la negación del logos apofántico, que tiene que ver 
precisamente con la forma del lenguaje que adopta en su propio devenir lingüístico. Y, 
para explicar justamente la alienación de lo animal o lo bestial del entorno social, señala: 

	 “el habitante de la ciudad que ha perdido incluso el sentido del terruño, que se ha 
deshecho de la nostalgia, que ha perdido la nostalgia (“la nostalgia ya no es lo que 
era”, en cierto modo...), el habitante de la modernidad es un “mono” de la civiliza-
ción. Se ríe cuando se le habla de nostalgia” (Derrida 2008, 173).

3.	 Heidegger (2007) determina: “mundo significa primeramente la suma de lo ente 
accesible, ya sea para el animal o para el hombre, modificable según el alcance y la 
profundidad del penetramiento” (244).

4.	 Este postulado se presenta justamente en el estado de la existencia como tal en 
medio de un entorno denominado mundo, al que pertenece y determina. Es decir que 
toda entidad existenciaria está constituida en sí misma como tal, con sus principios y 
particularidades esenciales; por tanto, el contraste entre lo animal y lo humano en el 
mundo radica, principalmente, en el acto lingüístico. Dice Heidegger (2007):

	 “Pero el mundo de todo animal singular no solo está limitado en su alcance, sino 
también en el modo de la penetrabilidad en aquello que es accesible al animal. [...] 
Frente a ello, el mundo del hombre es rico, mayor en cuanto a alcance, va más allá 
en cuanto a penetrabilidad, es constantemente incrementable no solo en cuanto a 
alcance (solo hace falta aportar ente), sino también cada vez más profundizable en 
cuanto a penetrabilidad” (244).



Kipus 59, enero-junio 2026

68 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

derridiana5) que no sujeta o ase o atrapa una entidad, sino que más bien 
la determina en su sentido más ínfimo y connatural al hecho mismo de la 
existencia.

Esta escritura nos dirá también que no todo ejercicio humano-lin-
güístico tiene que concluir en la determinación conceptual, sino que más 
bien se puede diluir en un espacio de incomprensión, de inoperancia, in-
cluso de agravio contra el sentido mismo de existencia. Y es precisamente 
allí donde los personajes palacianos yacen, situados siempre en el límite 
entre la variable humana y la variable no-humana, por no decir animal o 
bestial. Este es, pues, uno de los momentos cumbres de la obra del autor 
lojano, puesto que se presenta como el debate mismo entre las deter-
minaciones de la sociedad y sus habitantes, frente a la idea primaria de 
existencia; y, a partir de esta formulación, se produce todo un ejercicio de 
manifestaciones irónicas, exposiciones sardónicas, críticas a las nociones de 
sociedad, sentido e identidad, que terminan siempre en un despojamiento 
de los parámetros establecidos humanos, para dejar al ser (sea cual fuere 
su cariz) adherido a la imposibilidad lingüístico-fáctica, pero ligada a la 
existencia primigenia y, de cierto modo, auténtica. Veamos unos ejemplos 
que nos pueden dar luces para comprender este factor imperante.

INTERRELACIONES HUMANAS
Y ANIMALES

En Un hombre muerto a puntapiés se presenta un entorno en el 
que se establece el enfrentamiento entre la criatura que, por sus accio-
nes y formas, ha sido tomado prisionero, y la sociedad que lo rechaza 
y reprueba, pero que, de todas formas, obtiene placer en el juicio. Esta 
relación se obtiene a partir de las conclusiones de un narrador en primera 
persona identificado con un lector-investigador, que se inserta (en tono 

5.	 Para Derrida, la huella representa el principio de la existencia, aquello similar a un 
lienzo que funda, inscribe y da origen a toda entidad, sin la que toda posibilidad 
fenoménico-existenciaria es imposible. Señala:

	 “La huella (pura) es la diferencia. No depende de ninguna plenitud sensible, audible o 
visible, fónica o gráfica. Es, por el contrario, su condición. Inclusive aunque no exista, 
aunque no sea nunca un ente-presente fuera de toda plenitud, su posibilidad es ante-
rior, de derecho, a todo lo que se denomina signo (significado/significante, contenido/
expresión, etc.), concepto u operación, motriz o sensible” (Derrida 1986, 81-2).



Kipus / 69

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

burlesco) en la historia del sujeto que lo ha asombrado. Este es un detalle 
superlativo, puesto que el narrador se construye en torno a la figura de 
un hombre común que busca desenmarañar una historia en función de 
su propia satisfacción, pero sin saber que al hacerlo revela, justamente, 
un símbolo escondido entre lo moral y lo no moral, lo social y lo asocial, 
lo que determina la humanidad y lo que lo aliena de la misma. Nuestro 
narrador menciona:

Pero a mí llegó a obsesionarme. Me perseguía por todas partes la frase 
hilarante: ¡Un hombre muerto a puntapiés! Y todas las letras danzaban 
ante mis ojos tan alegremente que resolví al fin reconstruir la escena 
callejera o penetrar, por lo menos, en el misterio de por qué se ataba a 
un ciudadano de manera tan ridícula. (Palacio 2006, 22)

Esta “obsesión” puede traducirse como deseo o voluntad comuni-
cativa, que se produce a partir del misterio oculto en los entresijos de una 
historia hilarante. En principio, nuestro personaje se ve intrigado por la 
circunstancia poco cotidiana de atender a un suceso que carece de explica-
ción, además de que posee un carácter irónico con el que se pretende cap-
tar la atención del perceptor de la noticia. Y, al mismo tiempo, se produce 
un acto de conmiseración taimada por la muerte de Un hombre muerto a 
puntapiés, situación que determina el decurso de la historia. Frente a este 
narrador-personaje se opone la otredad a la que se busca, la que causa 
conmoción, y que yace en el centro del dilema propuesto. Ese hombre 
que ha sido asesinado a puntapiés carece de voluntad para intervenir en 
su propia historia, en el efecto de su causa y en la propensión a la risa, 
por lo que no puede más que diseminarse en el entorno como el artífice 
de su desgracia particular. Introducimos aquí un punto de inflexión total 
entre el que mira, narra y ofrece la historia, frente a aquella entidad que 
es la receptora de la condena. Por esto, a partir de la digresión de los ac-
tos que continúan, se propone la anulación de las posibilidades reflexivas 
e ingresamos lentamente en el territorio de la incomunicación. En este 
espacio, ceñidos a los preceptos heideggerianos y derridianos que guían 
este texto, nos acercamos a una constante que se repite a lo largo de la 
literatura palaciana: la animalidad; esta se presenta bajo diversos símbolos 
o manifestaciones, que pueden ser de índole bestial o lívida, y poseen un 
rasgo común que tiene que ver con la imposibilidad de nominación de lo 
otro, por tanto, la negación del lenguaje humano que puede otorgar una 



Kipus 59, enero-junio 2026

70 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

determinación abstracta de signos lingüísticos. Es así que el circuito se 
cierra en torno a la diferencia explícita entre lo animal y lo humano, y su 
manifestabilidad en el mundo;6 es decir, la capacidad que tiene lo uno y 
lo otro para su existencia e interrelación de facto en el entorno descrito. 

Como se ha señalado, toda posibilidad existenciaria requiere de un 
entorno fáctico para ser y manifestarse, por lo que no puede eludirse la 
expresión fenomenológica de la misma; es decir que la existencia se ex-
presa, se comunica o se manifiesta dentro del espacio bajo sus propias 
condiciones particulares, por tanto, no puede ser otra cosa que lo que 
es. Bajo este presupuesto, podemos intuir que aquello que ha sido de un 
modo no puede cambiar ni modificar su ser o forzarse a ser lo que no ha 
sido llamado a ser. Vemos así que la entidad tiene sus propias característi-
cas y condicionamientos, que motivan un comportamiento específico. Por 
ejemplo, el hombre actúa a partir de un conjunto de cualidades que lo 
determinan como hombre; una de ellas, y quizá la de mayor importancia 
para este texto, es el razonamiento, que motiva la construcción lingüística 
de conceptos y nombres con los que ciñe la otredad. Por el contrario, lo 
no humano presenta una carencia de esto y, por tanto, según Heidegger, 
tiene negada la posibilidad de asimiento de esa otredad. A esto llamamos 
imposibilidad, puesto que determina el límite (ya no biológico o físico) 
entre lo humano y lo animal. 

Ahora bien, tras esta diferenciación podemos incidir en un punto 
clave para la comprensión de la obra palaciana, que tiene que ver con aquel 
razonamiento que, en principio, permite al ser humano diseñar, crear y 
producir espacios de nominación y determinación de las diversas otredades 
y de sí mismo. En la obra de Palacio, la humanidad está caracterizada por 
la creación de espacios sociales, en los que se produce la agrupación de los 
miembros y su correspondiente adhesión a sistemas ideológicos, civiles y 
legales, de los que no se puede desprender sin, al mismo tiempo, separarse 
de aquello que lo ha determinado como ser humano. ¿A qué apelamos 
con esto? Pues, como se ha dicho, a la capacidad que tiene el hombre para 
nombrar, mientras que al animal se le es negada, por tanto, sus colectivos 
no se circunscriben a perspectivas racionales, sino más bien a impulsos, 

6.	 Categoría heideggeriana que refiere el devenir del ser en su forma particular y propia 
dentro del mundo. “Dasein: estar sosteniéndose dentro de la nada del Ser [Seyn]; 
sosteniéndose en cuanto comportamiento [Verhältnis]” (Heidegger 2015, 18).



Kipus / 71

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

sensaciones y reacciones. Pero también juzgamos aparente este postulado, 
puesto que el mismo ser animal yace en un espacio lingüístico que se sus-
tenta no ya en la representación, sino más bien en la existencia perceptible 
e inasible que solo se determina a partir de sí misma. En otras palabras, 
nos enfrentamos a una pugna que divide al hombre del animal en función 
de sus capacidades auténticas, pero que no evade la experienciación de la 
existencia ni de todo lo que a ella presupone. Palacio, por tanto, como 
veremos a continuación, no construye al animal o a lo no humano a par-
tir de la carencia, sino, por el contrario, en torno a la búsqueda de aquel 
territorio lingüístico en el que su existencia se determina como auténtica. 

Y si volvemos al sujeto que ha sido asesinado a puntapiés, podemos 
preguntarnos en qué lugar puede ser ubicado frente a estas postulaciones. 
Pues bien, por un lado, es natural que su componente humano prevalezca, 
en un principio, como objeto de una normativa jurídica y, por tanto, sea 
juzgado por sus acciones; por otro, como sugiere el narrador, se pudo 
saber que “el difunto era vicioso” (Palacio 2006, 22). Este detalle, en el 
que se fundamenta el relato, permite al lector (y al narrador) indagar en 
el asunto no ya únicamente desde la perspectiva jurídica, sino también 
de la moral; pues, hallar a un hombre sumergido en el vicio no supone 
otra cosa que la anomalía y, por tanto, la alienación del espectro social. 
Nuestro narrador, convertido ya en un protoinvestigador ceñido a su pipa 
y sus métodos deductivo e inductivo, se acerca como perro de caza a una 
reconstrucción de los acontecimientos, sin dejar de lado ni un solo detalle 
y con pretensiones inequívocas de edificar no solo al sujeto asesinado, sino 
también las motivaciones que se presentaron para el asunto. Pero bien, 
podemos preguntarnos qué de animalesco tiene el asesinato de un hombre 
(que era vicioso). Es en este punto en que ingresa la identidad del muer-
to, un tal Octavio Ramírez, que, después de reconstruida la escena de su 
muerte, se da cuenta de que aquel hombre quiso vulnerar la ley, estar en 
el costado opuesto a lo legal, para emplazarse en la búsqueda de la satis-
facción personal a partir de un chiquillo vulnerable. ¿Es así que, tras trans-
gredir la ley, nuestro vicioso ha obtenido su merecido? En apariencia, lo 
ha recibido en manos del padre del muchacho a quien quiso viciar, mas no 
desde una perspectiva legal, puesto que no hubo tiempo siquiera para en-
frentar a este aparato social. Sin embargo, podemos intuir que la respuesta 
por sus actos, constituidos por la defección de su ser social e inclinados por 
el instinto de tinte animal, ha sido ejecutada por Epaminondas, quien se 



Kipus 59, enero-junio 2026

72 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

ha adjudicado el poder moral y social (humano-lingüístico) para condenar 
a Ramírez al exilio de toda humanidad. 

Este acto constituye un método de anclaje entre lo que determina 
lo humano y lo no humano: la espera y la obtención de la muerte. Pero, 
¿es posible que, por sus propios actos, Ramírez haya perdido la capaci-
dad de razonamiento y se haya alejado de la toma de conciencia sobre la 
muerte, inscribiéndose, por tanto, en esa naturaleza instintiva que yace 
reciamente sobre lo lingüístico original? Para atender a esta cuestión, hace 
falta introducir un concepto central de la obra derridiana, que se opone 
rotundamente al postulado sobre el asimiento de mundo heideggeriano: 
determina que toda existencia fáctica habita un entorno lingüístico que 
“No depende de ninguna plenitud sensible, audible o visible, fónica o grá-
fica” (Derrida 1986, 81). A este postulado, Derrida ha dado en llamarlo 
“huella primigenia”, que equivale a cimentar una cadena de huellas que 
habitan una huella original, anterior, y de la que deviene todo sentido real, 
ideal, fáctico y sensible; es decir que, “La huella es, en efecto, el origen ab-
soluto del sentido en general” (85). ¿Y cuál es ese sentido general del que 
habla el pensador francés? Pues tiene que ver con un pensamiento anterior 
a la metafísica y a toda idea y pensamiento posibles, que alberga, posibilita 
y permite las existencias posteriores bajo cualquier signo y constitución. 
Es precisamente en este espacio analítico en el que se inscribe la obra de 
Palacio, puesto que pretende desentrañar las condiciones naturales del ser 
humano, que están veladas por la creación de las máscaras lingüísticas lla-
madas nombres, a partir de la oposición de este frente al animal que, en 
principio, carece de lingüística, pero que realmente está en contacto con 
ella, incluso quizá más profundamente.

Para ejemplificar esto, tenemos a varias figuras vitales dentro de la 
obra palaciana, pero es posible que una de las más importantes sea Nicanor 
Tiberio, el antropófago, hijo de un matarife y una comadrona abacera, que 
incurrió en la negación de su máscara lingüística por medio de su instinto 
voraz por la carne cruda y sanguinolenta, que no provenía precisamente 
de seres a los que, socialmente, fuera aceptado sacrificar como alimento. 
Para esto, Tiberio (haciendo alusión evidente al emperador romano), tras 
enfrascarse en una borrachera en San Roque, un barrio popular de Quito, 
capital del Ecuador, regresó a su casa; veamos la escena:

El alcohol le calentaba el cuerpo y el recuerdo de la conversación le 
producía abundante saliveo. A pesar de lo primero, estaba en sus cabales. 



Kipus / 73

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Según él, no llegó a precisar sus sensaciones. Sin embargo, aparece bien 
claro lo siguiente:

Al principio le atacó un irresistible deseo de mujer. Después le dieron 
ganas de comer algo bien sazonado; pero duro, cosa de dar trabajo a 
las mandíbulas. Luego le agitaron temblores sádicos: pensaba en una 
rabiosa cópula, entre lamentos, sangre y heridas abiertas a cuchilladas. 
(Palacio 2006, 32)

Después del deseo y vertiéndose desaforadamente en el instinto, 
acudió a su residencia y mordió el seno de su mujer hasta ensangrentarlo, 
para después acometer a su hijo pequeño con sendas mordidas en el ros-
tro. Tras el impulso salvaje (animalesco), se produce el acto que define la 
condición de alienación del sujeto: “Y como no hay en la vida cosa cabal, 
vinieron los vecinos a arrancarle de su abstraído entretenimiento. Le die-
ron de garrotazos, con una crueldad sin límites; le ataron, cuando le vie-
ron tendido y sin conocimiento; le entregaron a la Policía...” (32). Vemos 
así que nuestro antropófago, fuera ya de su máscara lingüística, se inclina 
sobre su instinto dejándolo actuar libremente e inscribe su huella existen-
cial allí donde le es negada; por tanto, la sociedad, que crea las máscaras 
y determina sus comportamientos y límites, juzga a Tiberio no ya como 
un hombre, sino como una bestia, un ser que no pertenece a su entorno 
y, por tanto, merece la exclusión, que, en este caso particular, se produce 
a través del encarcelamiento. Es decir que Nico Tiberio se reconstruye a 
partir de la eliminación del entramado lingüístico humano, para sumergir-
se en el instinto animal que se acerca presuntamente a la huella original en 
la que ha sido constituido como ser irracional e irreflexivo. Naturalmente, 
como hemos señalado, estas condiciones vienen provistas por el aparataje 
lingüístico y legal que ha diseñado el colectivo humano descrito.

Frente a esto, podemos intuir que el entorno lingüístico-literario 
de los personajes que propone Palacio se configura en función de las di-
vergencias entre sí mismos; es decir, en virtud del enfrentamiento de dos 
formas fenoménicas de acceso a las entidades y la asimilación del mundo 
en que habitan. Por tanto, los personajes se describen siempre desde un 
marco referencial humano y otro no humano, en el que intervienen di-
ferentes factores existenciales, para dar lugar a la pugna que deja resulta-
dos escleróticos, fraguados siempre en torno al lenguaje que permite la 
creación social y legal, y determina la pertenencia de una u otra entidad. 



Kipus 59, enero-junio 2026

74 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Vemos, por ejemplo, al personaje de “Luz lateral”, quien, a partir de la 
enfermedad, se reconoce como un ser al límite de la existencia social, que 
evalúa, medita, reflexiona sobre sus memorias, y paulatinamente se aleja 
de las mismas para introducirse irremediablemente en la locura, o, visto 
desde otra perspectiva, en la carencia del lenguaje humano que determina 
su alienación total. Nuestro enfermo señala: “He recordado la urna de 
cristal que guarda los pedazos del viejo cacharro, a quien amo con reveren-
cia porque no puede decir:.. ¡No! No pongo la palabra, escupo la palabra 
en la escupidera, que son peligrosas las bascas...” (43). Esas bascas que 
recuerdan a los vómitos de las bestias permiten descifrar el conflicto en 
el que se encuentra el personaje, puesto que evocan evidentemente unas 
ansias indescriptibles por deshacerse de aquello que tiene en su interior. 
¿Y qué es lo que provoca el vómito del personaje? Pues lo dice claramente 
cuando recuerda a su amada Amelia y la corrupta palabreja que lo atosiga 
continuamente: ese “claro” nefasto que anticipa la locura:

Tenía ella una manera petulante de decir, repetir, encajar a todas horas 
en su conversación una palabreja que me pone hasta ahora los pelos 
de punta. Ese ¡claro! que parecía arrojármelo a la cara con su risita cíni-
ca y que me congestionaba, me templaba las mandíbulas. (43) 

Esta expresión resulta irónica y pérfida para el personaje que se 
encuentra al borde de la desesperación y la muerte, y se convierte en el 
principal motivo de su angustia, por lo que busca la forma de deshacerse 
de ella. ¿Pero qué significa este “claro”? Pues sospechamos que es una me-
tonimia del lenguaje humano, ese que tiene en estado de perturbación a 
nuestro personaje, y del que se quiere librar a toda costa. Es en este punto 
en que ingresa la enfermedad, proferida por el treponema sifilítico, y da 
lugar a la elucubración y la memoria que, finalmente, inducen a la pérdida 
de la humanidad lingüística y al ingreso en un estado de alejamiento. El 
enfermo dice para dar término a sus pensamientos: 

¡Ah! Ya es de noche. El cielo está completamente negro; y como en él 
lucen las diminutas cabezas de alfiler de las estrellas, tengo que salir al 
campo, muy lejos para que no me oigan, y gritar altísimo, aunque me 
rasguñe la laringe, a la cóncava soledad: ¡Treponema pálido! ¡Trepone-
ma pálido! (45)



Kipus / 75

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Este síntoma final perpetra en el personaje como una necesidad no 
volitiva, que evidencia su interiorización de la enfermedad y de la aliena-
ción. Se escabulle entre los altos campos simulando ser un animal herido y 
va en busca de la anulación del lenguaje humano, para encontrarse con su 
ser yacente sobre el lienzo lingüístico y amistarse con la muerte inevitable. 
Este episodio da cuenta del rasgo particular que hemos venido describien-
do en el texto, a partir de la pérdida del lenguaje humano, dado por la 
enfermedad en este caso, que introduce el motivo de ruptura y el acerca-
miento a un entorno lingüístico-poético que se dirige paulatinamente a la 
anulación de las nominaciones. Esa cóncava soledad aunada al treponema 
pálido que experimenta el personaje nos catapulta hacia la inconexión con 
el mundo sensible y, por tanto, la imposibilidad de nombrarlo. Este hecho 
bien pudo intuir un rasgo de animalidad que se presenta como símbolo de 
la alienación del espectro social-humano; pero nos queda preguntarnos si 
esto sucede efectivamente: ¿es entonces la muerte un ocaso de humanidad 
y una investidura de la carencia lingüística? Cuando el ser humano muere, 
se transforma en carne putrefacta que alimenta y se une a millares de seres 
ínfimos y partículas minúsculas; por tanto, el ser no deja de pertenecer a 
ese entramado lingüístico que bien nos señala Derrida, sino que más bien 
se adhiere a él sin ninguna máscara adicional. 

LA VIOLENCIA, LA DESINHIBICIÓN,
LA DESVINCULACIÓN Y LA MUERTE

Hasta este punto hemos hallado varios elementos comunes, que se 
desarrollan conforme estos avanzan. Los principales, quizá, tienen que ver 
con ese alejamiento de la humanidad-lingüística por medio de la ruptura 
con el entorno y el despojo de las máscaras o nominaciones relativos a la 
especie humana. Seguidamente, los personajes que ingresan en el panora-
ma del cuestionamiento de su ser se tornan ingrávidos frente a las críticas 
sociales y se despojan de aquella que les pesa, que bien puede ser la norma-
tiva legal o el juicio moral, y cometen actos que definitivamente promue-
ven su alienación. A la luz de este panorama, tenemos que las múltiples 
relaciones que existen entre personajes están propensas al enfrentamiento, 
que, de un modo u otro, viene cargado de violencia. Es así que, por medio 
de estos actos violentos, los personajes se ven reflejados en los múltiples 



Kipus 59, enero-junio 2026

76 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

componentes de todo aquello que no es humano o que ha dejado de serlo, 
para reconocerse a sí mismos como existencias dentro de un entorno in-
nominado, bestial, agreste y natural, del que se desprende necesariamente 
una actuación desinhibida. Es decir que el enfrentamiento de los persona-
jes contra todo aquello que simboliza la humanidad produce, consecuen-
temente, la crítica y el desarraigo instintivo, que los ubica justamente en el 
límite de la desvinculación y el volcamiento hacia una animalidad instintiva 
y lúcida. Para Derrida, esta visión de las identidades humana y animal

me hace ver el límite abisal de lo humano: lo inhumano o ahumano, 
los fines del hombre, a saber, el paso de las fronteras desde el cual el 
hombre se atreve a anunciarse a sí mismo, llamándose de ese modo 
por el nombre que cree darse. (Derrida 1986, 28)

Frente a esta sentencia, podemos comprender que esa anunciación 
o nominación autónoma del hombre sobre sí mismo equivale a una cate-
gorización particular, de la que se desprenden diferentes señalamientos 
singulares. Es a esto a lo que hemos denominado como máscara, aludien-
do naturalmente al juego heideggeriano de diferenciación de lo humano 
y lo animal en torno a la pobreza y la riqueza del mundo.7 El ser humano 
requiere de estas máscaras para crear entornos privativos de su ser existen-
cial, por lo que no puede desprenderse de ellos fácilmente, pero sí notar el 
envilecimiento que guardan. Y es precisamente en este punto en el que se 
encuentran los personajes palacianos, puesto que su cuestionamiento pasa 
principalmente por el sentido de su humanidad y su pertenencia social; 
es decir, que yacen en el límite de la desvinculación de los componentes 
que los vuelven humanos racionales y ligados a un entorno estricto. Estos 
sujetos, alucinados ya por el devenir de las máscaras y los nombres, sufren 

7.	 Se ha mencionado que el concepto de mundo depende de forma exclusiva, según 
Heidegger, de la entidad particular que lo habita; es decir, que las entidades poseen 
un estado de penetrabilidad en el mundo según su fenoménica particular, por tanto, 
se produce la diferenciación entre lo animal y lo humano a partir de la carencia. 
Entiende que “El animal es pobre de mundo. Tiene menos. ¿De qué? De aquello 
que le es accesible, de aquello con lo que puede tratar en tanto que animal, por lo 
que puede ser afectado en cuanto animal, con lo que guarda una relación en tanto 
que viviente. Menos a diferencia de lo más, de la riqueza de la que disponen las 
relaciones de la existencia humana” (Heidegger 2007, 243).



Kipus / 77

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

cambios importantes en su ser, que bien pueden encaminarlos al delirio y 
al exilio social. 

Varios personajes de la cuentística palaciana, como el huerfanito, el 
joven Z o los narradores de “Comedia inmortal” o “Novela guillotinada”, 
se preguntan constantemente sobre la definición del ser humano, de su 
existencia en el mundo como moduladores de este, de la posibilidad de 
nombrar como instauración de la máscara y, finalmente, inquieren sobre 
el silencio como mecanismo de alienación e introducción en el panorama 
no humano. Por ejemplo, en “Novela guillotinada”, nos enfrentamos a un 
ejercicio metaliterario, en el que un narrador, ávido ya de palabras y acon-
tecimientos, se acerca lentamente a la muerte. A partir del juego creativo, 
en el que el narrador da voz y ordena el mundo que está constituyendo, 
entiende que su ejercicio burlesco no representa más que un frío limbo 
cargado de acepciones y construcciones ingeniosas, de las que no se puede 
desprender sino a través de la idea de muerte que halla junto a su personaje 
principal. Dice:

Ya está encontrado el hombre y lo acecho como un fantasma, para 
robarle sus reacciones interiores.
Pero, para qué un tendero limpia su escopeta tras la puerta de la esquina.
Mi hombre pasa y ¡tan!, un tiro le raja la cabeza.
He aquí la novela guillotinada. (Palacio 2006, 169)

Vemos aquí que la visión de la muerte de la otredad permite cons-
tatar la presencia de ese límite de desvinculación social y de alejamiento de 
toda consideración humana. En El huerfanito sucede lo mismo, pero ya 
no es un narrador el que busca a sus personajes, pues no hay una intención 
metaliteraria, sino que es un niño, sumido en su infancia e indefensión, 
el que choca de frente con el sentido de muerte por medio de su madre. 
Inicia así:

Tres años tenía Juanito cuando su madre moría. Hay momentos de 
infortunio terribles en la vida, momentos en que se nos presenta el des-
tino horriblemente despiadado, momentos en que se siente de veras, 
se llora de veras, pero Juanito no pensaba, no sentía cuando su madre 
moría. (129)

Desde el primer momento, el narrador (omnisciente en este caso) 
nos presenta el enfrentamiento de un niño con la muerte a una edad tan 



Kipus 59, enero-junio 2026

78 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

tierna, que no permite la asimilación o el entendimiento. Pero Juanito 
fue creciendo y la muerte cayó sobre él como un soplido, no ya como 
un concepto enmascarado por una palabra, sino a la luz de la ausencia, el 
vacío. El huerfanito “se cansa de llorarla y de llamarla: ‘¡Vuelve, madre!’ 
‘Cuánto tardas’. Y hoy ya no espera a la pobrecita que duerme entre los 
muertos” (129). Tras este episodio, nuestro personaje, ya de quince años, 
se acerca al acto final rodeado no solo por el sentimiento de pérdida, sino 
también por todas las formas no humanas que lo circundan y acompañan 
en la muerte:

Y las manos del huerfanito se agitaban ante el espacio inmenso.
Y en el azulado fondo, como el continuo parpadeo de vírgenes con sue-
ño, titilaban las estrellas, iluminando el rostro del huerfanito que parecía 
más pálido que ellas.
Y los perros aullaban tristemente, fieramente...
Y las hojas secas, empujadas por la brisa, producían algo como un glo-
sado, algo como un preludio para un canto celestial...
Y así se encontró el huerfanito en su verde tálamo cubierto de cruces 
y cipreses, con sus grandes ojos negros y lánguidos a medio cerrar, su 
boquita, contraída como para elevar su última oración, sus mejillas páli-
das, muy pálidas y húmedas aún, todo su cuerpecito aterido estaba de 
frío, su cabecita blanca estaba por las canas, en una sola noche había 
envejecido ya. ¡Había sufrido tanto! ¡Había llorado tanto! (130)

Nuestro personaje entra definitivamente en el espacio de la inac-
ción. Vemos que el narrador describe un entorno boscoso, durante la no-
che, como si se tratara de la inmolación de un mártir o un santo, en el que 
el huerfanito abandona la vida sin más remedio. Este abandono se produce 
en torno a la ausencia de la madre, no solo sentimental, sino también 
educativa, puesto que evita que el hijo pueda adherirse completamente 
al mundo social y cultural que percibe. Habita siempre un limbo que se 
ubica entre lo lingüístico y lo no lingüístico, en el límite de lo humano y 
lo no humano, sin poder salir de allí sino solo a través de dos elementos: 
el silencio y la muerte. Con la mención del silencio no sentenciamos la 
imposibilidad de diálogo del muchacho, sino que determinamos la nece-
sidad volitiva como medio para evadir el constructo racional lingüístico 
del ser humano, y unirse plenamente con las sensaciones de su experiencia 
existencial. Por esta razón, la vida racional se aleja del huerfanito a medida 
que la asimilación de la muerte de la madre, entidad de protección y refle-



Kipus / 79

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

jo, se torna diáfana. El narrador finaliza: “Así murió el tierno huerfanito, 
porque amaba a la pobrecita muerta” (130). Este cierre nos catapulta pre-
cisamente a esa proveniencia primigenia del fenómeno existencial, puesto 
que alude a la experiencia interaccional entre un ser y otro, que están 
íntimamente conectados no ya por una máscara lingüística, sino por una 
pertenencia genitiva a la misma huella original en la que yacen tanto en 
vida como en muerte. Este es, quizá, un signo sinigual en la literatura pa-
laciana, puesto que su búsqueda, no ya únicamente literaria, sino también 
como propuesta filosófica, pasa a cada instante por un filtro que atañe al 
sentido del fenómeno existencial general, ligado siempre a la creación de 
los constructos lingüísticos humanos como medios de enmascaramiento 
de todas las entidades que yacen en el lienzo mundano.

A la luz de estas sentencias, podemos ver que todos los personajes 
de la narrativa palaciana están constantemente preguntándose por la muer-
te, que viene dada no ya como la anulación de su existencia humana, sino, 
primordialmente, como el alejamiento de la máscara que los ha goberna-
do y el distanciamiento del entramado en el que han habitado. Palacio y 
Derrida entienden esta noción de máscara bajo la seña de la imposibilidad 
de una borradura del acto lingüístico, es decir, que las entidades como fe-
nómenos existenciales no pueden borrar o eliminar el acto que enfrentan 
dentro del lienzo de la huella primigenia. Este señalamiento bien podría 
conducirnos a la pregunta sobre la negación de diversas entidades por me-
dio del nombre. El ser humano, bajo su particular forma de interrelación 
con el mundo a través de la máscara lingüística, niega la autenticidad de lo 
ente en cuanto tal en el momento en que designa una nominación particu-
lar; por ello, la única acción posterior radica únicamente en una especie de 
tachadura conceptual o de deslegitimación de la huella original, que “con-
siste en tornar ilegible o imperceptible una huella sensible” (Derrida 1986, 
161). Ejemplo claro de esto tenemos en “El cuento”, que se constituye en 
torno a la opinión pública como elemento regidor de la verdad del entor-
no: “¡La opinión pública, morigeradora de las costumbres políticas, de las 
costumbres sociales, de las costumbres religiosas!” (Palacio 2006, 55). O 
también tenemos a “Señora”, relato en el que se pone en tela de juicio el 
acto de robo que se endilga a un muchacho que niega haberlo cometido: 

—Usted fue, sí, usted fue.
—¿Señora...?



Kipus 59, enero-junio 2026

80 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

—Le digo que fue usted; no sea sinvergüenza.
—Pero... ¡señora!... perdone: no sé de lo que se trata.
—¡Ah! cínico... Devuélvame enseguida lo que ha cogido. (57) 

Esa inscripción de los actos o de la modulación del entorno nos 
sitúa frente a esa íntima relación que guarda el hombre con su lenguaje 
convencional (máscara), con su posibilidad de enunciación mediante la 
palabra textual, para reconocerse y reconocer al otro dentro del mundo. 
La actitud del lenguaje sentencia su autenticidad no solo en la verdad, en 
la huella, sino en el fingimiento de esta. La manifestación de la borradura 
no es propia del hombre o del animal, sino, como bien pretende Palacio, 
del lenguaje, del mismo acto de impronta de la huella. Tanto la señora 
como la opinión pública buscan instaurar una máscara lingüística propia 
del ser humano, para conseguir sus fines y sus imposturas. En oposición a 
esto tenemos una noción particular de la animalidad, que no se enfrenta 
con la máscara o impostura, sino que se complace en torno a su desnudez. 
Esto, naturalmente, se refleja en la alienación de los personajes que aban-
donan su máscara para introducirse en la búsqueda de la huella original, 
la archi-huella. Solo allí, que bien puede ser por medio de la muerte, la 
desinhibición, la desnudez o la prisión, estas entidades pueden erguirse 
frente a su existencia y aceptarla en tanto que autenticidad y despojo. Po-
demos intuir que el ser humano, condicionado por su desnudez en tanto 
que entidad, se reviste y se esconde por medio de la máscara lingüística 
que ha forjado y le es propia; mientras que lo animal y lo no humano se 
reviste con su propia desnudez como hecho fáctico dentro del gran lienzo 
existencial. 

Frente a esto, tenemos a “Una mujer y luego pollo frito”, cuento 
en el que avizoramos una relación amorosa permeada por el silencio y la 
palabra, que se configuran en torno al arte amatorio. Tenemos dos perso-
najes, un hombre sentimental y una mujer libidinosa, que atraviesan una 
serie de desdichas que los ubican en el límite de la desvinculación con el 
entorno y la saciedad de sus pasiones e instintos. Esta señal nos deja ver ya 
el sentido de la desnudez y la impostura, ligados al alejamiento paulatino 
de la máscara. El personaje masculino describe así a su querida Adriana: 
“sentaba bien en mi esperanza de hacer una figura sentimental de mi gus-
to, por estar la vida un poco seca y bastante tonta” (172). Vemos aquí el 
principio del enmascaramiento, puesto que nuestro personaje, sirviéndose 



Kipus / 81

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

de los artilugios de la palabra textual, pretende construir una imagen de 
una entidad ajena que, probablemente, no puede comprenderse bajo este 
precepto. Adriana, refulgente frente a los placeres de la sensualidad, apare-
ce en incontables ocasiones con uno u otro hombre, para saciar sus ansias 
carnales. El personaje masculino, agobiado por el ir y venir de su construc-
ción simbólica femenina, cae en desesperación, pero no puede deslindarse 
de su máscara ni aceptar la desnudez primordial que tiene frente a sus ojos, 
puesto que la comprensión de esta entidad como relativa a la existencia 
original le es negada. Nuestro personaje no entiende que la única forma de 
relación con su opuesto es a través del silencio, de la oscuridad rutilante, la 
seducción propia del instinto y, por tanto, de la desvinculación con un en-
torno normativo y de simulación lingüística. Finalmente, las entidades en-
frentadas como dos animales en celo entran en declive, agobiadas no solo 
por la máscara de la palabra, sino también por el absurdo incomprensible 
que las rodea. El narrador-personaje refiere la desesperación: “le habría 
dicho ‘eres una bestia’. Pero entonces tenía que quedarme callado, afian-
zando las mandíbulas, templando los músculos maseteros, sintiendo fuego 
en los ojos” (174). Después, el enfrentamiento se oscurece y las palabras se 
anulan hasta dar con la sentencia que da cuenta de la imposibilidad del fin-
gimiento: “¡Cualquier día amanecerás muerto y a quién le importa esto!” 
(181). Y, como es de esperar, los síntomas de la muerte vinieron de visita 
tras la separación y nuestro hombre se vio solo, tendido en un camastro 
agobiante, y sin entender todavía aquello que la muchacha mostró, ese ser 
instintivo yacente en el entorno del que se despegaba únicamente en la 
anulación de la palabra. 

CONCLUSIONES

El camino transitado por los narradores de la cuentística palaciana, 
en su mayoría narradores-personajes en primera persona, recorre los lími-
tes latentes entre la humanidad enmascarada y normativa, y la animalidad 
violenta y desinhibida. Estos relatos proponen ejercicios en torno a la iro-
nía como medio para producir una recia crítica no únicamente en contra 
de los derroteros sociopolíticos y culturales del entorno, sino también del 
mismo acto humano de concepción de lo otro a partir de la máscara lin-
güística. A lo largo de las historias, el lector se enfrenta con una serie de 



Kipus 59, enero-junio 2026

82 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

personajes complejos, que se encuentran en crisis frente al ordenamiento 
de su mundo particular, normalmente citadino. Estas entidades literarias, 
siempre en cuestionamiento con su nivel existenciario, yacen en el límite 
entre el afuera y el adentro de la textualidad (máscara lingüística humana); 
comprenden que para reordenar su ser, se necesita desvincularse del espa-
cio social, por lo que se producen rupturas simbólicas o fácticas con sus 
semejantes. En consecuencia, el personaje queda, según la mirada del sis-
tema cultural y social retratado, expulsado del medio y condenado bajo la 
norma regente. La condena es la figura crítica que propone el autor lojano 
frente a los actos reprobables cometidos por los personajes que fugan de 
la ley y, como se ha apuntado hasta el momento, del ser de su humanidad. 

De esta manera, la alienación social se perpetúa en la anulación de 
la humanidad y, por tanto, la condena risible de la que los narradores y los 
personajes desinhibidos se mofan a cada instante se ejecuta en la transfi-
guración animal. Singularmente, la cuentística palaciana propone, por un 
lado, un cuestionamiento a todo el aparataje social y cultural que rige el 
entorno retratado; por otro, sigue el camino de la pregunta fundamental 
que muchos años después se haría Derrida acerca del ser. Con esto, pode-
mos señalar que esta construcción literaria se presenta como una escritura 
de cuestionamiento, que no figura exclusivamente en una época, sino que 
yace en un limbo eterno de conflictos y preguntas en cuantos lectores 
abran sus páginas. La pregunta que interroga por el ser y que genera esta 
confrontación entre lo animal y lo humano, lo bestial y lo racional, lo 
civilizado y lo limítrofe, conduce el decurso de los relatos desde una pers-
pectiva descreída, que subyace de las cenizas gramaticales, para convertirse 
en un prolegómeno de búsqueda del lenguaje originario y dador de la 
existencia. Así, cada uno de los personajes en crisis define su existencia 
siempre en distanciamiento con su entorno, por lo que el proceso de alie-
nación humano-lingüística requiere siempre de un acto fenoménico que se 
corresponda con la elusión de la máscara. Para estos personajes, abandonar 
y abandonarse en el interior de la archi-huella derridiana equivale, pues, 
a un salto al vacío existencial, a la anulación de toda manifestación de la 
palabra humana como medio de acercamiento a la otredad.

En conclusión, el artefacto cuentístico palaciano sigue el trayecto 
que ronda los entresijos de una filosofía del ser, en el que se figuran, iróni-
camente, las cuestiones acerca del ser de la humanidad y el ser del animal 
como dos ontologías contrapuestas o, más bien, diferenciadas. De esta 



Kipus / 83

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

forma, el camino recorrido siempre encuentra el límite en el que se ins-
criben los personajes que, de alguna manera, vislumbran la pregunta que 
interroga por el ser y, posterior a ello, ingresan en un nuevo plano existen-
cial, extrínseco a las condiciones y normas sociales del entorno, y cercano 
a la vitalidad animalesca que, a pesar de todo, sigue siendo controversial.

La revisión y el análisis de esta narrativa conducen hacia un espacio 
de duda, que puede generar ciertas confrontaciones en el interior de los 
lectores. Pero ¿no es esa la intención de toda escritura? ¿Remover hasta las 
entrañas de los lectores? A partir de la deconstrucción, la cuentística de 
Palacio se torna extravagante y compleja, puesto que pone en tela de duda 
todo el sistema de creación de conocimiento lingüístico, por tanto, litera-
rio. Este análisis brinda una cuestión fundamental respecto a la cuentística 
palaciana: los límites entre lo animal y lo humano son totalmente difusos, 
confusos y problemáticos, puesto que poseen la intención de trastornar el 
sistema de pensamiento tradicional y reventar las convenciones lingüísticas 
que, de algún modo, dirigen el decurso de las sociedades descritas. De este 
modo, la cuentística palaciana ingresa en el seno de un cuestionamiento 
irresoluto acerca del ser humano-lingüístico, que solo puede extenderse en 
el tiempo sin vislumbrar un fin único. b

Lista de referencias 

Derrida, Jacques. 1986. De la gramatología. Traducido por Óscar del Barco y 
Conrado Ceretti. Madrid: Siglo XXI. 

–––.	2008. El animal que luego estoy si(gui)endo. Traducido por Cristina de Peretti 
y Cristina Rodríguez. Madrid: Trotta. 

Gadamer, Hans-Georg. 1998. El giro hermenéutico. Madrid: Cátedra. 
Heidegger, Martin. 2007. Los conceptos fundamentales de la metafísica. Traducido 

por Alberto Ciria. Madrid: Alianza Editorial. 
–––.	2015. “Primera parte. Primera sección: Análisis fundamental y preparatorio 

del ‘ser ahí’ ”. En El ser y el tiempo. Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica.

Palacio, Pablo. 2006. Obras completas. Quito: Comisión Nacional Permanente de 
Conmemoraciones Cívicas.



Kipus 59, enero-junio 2026

84 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

DECLARACIÓN DE CONFLICTO DE INTERESES
El autor declara no tener ningún conflicto de interés financiero, académico ni per-
sonal que pueda haber influido en la realización del estudio.


	Página en blanco



