KIPUS
REVISTA AUDIUA DE LETRAS
Y ESTUDIOS CULTURALES

Juego de demiurgos en Maldeojo,
de Huilo Ruales Hualca

Game of Demiurges in Maldeojo,
by Huilo Ruales Hualca

Hans Jiménez CoELLO
Investigador independiente

Loja, Ecuador

jimenezhans611 @gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-8050-2650

Articulo de investigacion
https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.3

Fecha de recepcion: 4 de septiembre de 2025
Fecha de revision: 18 de septiembre de 2025
Fecha de aceptacion: 29 de octubre de 2025
Fecha de publicacion: 1 de enero de 2026

Licencia Creative Commons

QOO

Kipus, n.° 59 (enero-junio 2026): 41-62. ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus


mailto:jimenezhans611%40gmail.com%20%20?subject=
https://orcid.org/0009-0006-8050-2650
https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.3 
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus

RESUMEN

Considerando que en los estudios esperpénticos sobre la obra de Ruales Hualca se
ha ignorado la figura del demiurgo, este analisis se centra en su caracterizaciéon en el
personaje de Fetiche y la presencia de un segundo demiurgo a través de Fantoche. El
demiurgo permite criticar como los arquetipos y expectativas que norman los cuerpos
y modos de ser impactan individual y colectivamente. Ademas, este estudio profundiza
en la demiurgia empleada por Huilo Ruales, y enriquece los estudios que consideran al
escritor ibarrefio como heredero de la estética de Valle-Inclan. La metodologia se basa
en el analisis de la novela Maldeojo (2018), y se apoya en la bibliografia sobre el esper-
pento, la critica literaria y algunos apuntes de Roland Barthes.

PaLaBRAs cLAVE: Ecuador, novela, Valle-Inclan, Huilo Ruales, narrativa, grotesco, deshu-
manizacion, esperpento, demiurgo.

ABSTRACT

Considering that the grotesque studies on the work of Ruales Hualca have overlooked
the figure of the demiurge, this analysis focuses on its characterization in the character
of Fetiche and on the presence of a second demiurge through Fantoche. The concept of
the demiurge allows for a critique of how the archetypes and expectations that regulate
bodies and ways of being have both individual and collective impacts. Furthermore, this
study delves into the use of demiurgy employed by Huilo Ruales, enriching the scholar-
ship that regards the Ibarra-born writer as an heir to Valle-Inclan’s aesthetic. The metho-
dology is based on an analysis of the novel Maldeojo (2018), drawing on the bibliography
on esperpento, literary criticism, and selected reflections by Roland Barthes.

Keyworbps: Ecuador, novela, Valle-Inclan, Huilo Ruales, narrative, grotesque, dehumani-
zation, esperpento, demiurge.

INTRODUCCION

EN su gjercicro literario, Huilo Ruales Hualca aborda en sus obras
los problemas de una sociedad moderna. Para aproximarse a las dindmicas
deshumanizantes y a la sordidez de la naturaleza humana, Moret (2017)
senala que el escritor ibarreno se aparta de la narrativa canénica para prac-
ticar un estilo transgresor que emplea un lenguaje crudo y poético a la vez.
En su estudio, sefiala que los personajes de Ruales estan caracterizados por
el exceso, situados en un entorno grotesco y miserable. Ademds, resulta
interesante que Moret mencione muy superficialmente la presencia de-
miurgica de la Chela en Fetiche y Fantoche, observacion incluso acertada si
la extrapolamos a la novela homologa Maldeojo (2018) en la que se centra
esta investigacion.

42 |/ Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

Entre otras investigaciones relevantes, Villavicencio (2017) se en-
foca en la ironia y el lenguaje esperpéntico de Huilo Ruales, mientras que
Escobar Pdez (2017) profundiza en este ultimo aspecto subrayando su
naturaleza antiacadémica. Ademas, seilala que técnicas como las de desper-
sonalizacion, la farsa, la parodia y la hipérbole estin presentes en la obra
de Ruales. Por su parte, Oviedo (2012) se enfoca en la vision de Huilo
Ruales sobre el dolor que genera la sociedad en Qué risa, todos Horaban.
Nombrando a Albura como “un circo esperpéntico” (8), revela una so-
ciedad acostumbrada al espectaculo, donde la tragedia y la miseria de un
individuo se convierten en la fuente de disfrute para los demas.

Asimismo, se puede considerar mi trabajo (Jiménez Coello 2024),
donde analizo la caracterizacién de cinco personajes de la novela Qué risa,
todos lloraban, evaluando la relacién de Huilo Ruales con la estética valle-
inclaniana mediante el uso de técnicas despersonalizantes, cémicas y temas
propios de este enfoque artistico. Sugiero que estas criaturas perseguidas
y acosadas representan al individuo instrumentalizado por factores que lo
obligan a desempenar papeles ajenos en un espacio que bien podria inter-
pretarse como un entablado guinolesco. En mi andlisis destaco a los per-
sonajes animalizados o cosificados, asi como la falta de individualidad que
los caracteriza, la carencia de autonomia de los fantoches y la degradacién
de los valores sociales y culturales.

Bajo este contexto, es presumible que en las obras de Ruales Hualca
lo trigico y lo grotesco se fusionen como una estrategia para desenmas-
carar lo firsico de situaciones y personajes que hallan sus raices en la vida
real. Las observaciones de las investigaciones en las que se habla de las
técnicas que emplea Ruales Hualca parecen alinearlo con la estética valle-
inclaniana. La afinidad que muestra el escritor ibarreiio con el esperpento
permite plantear la hipotesis de que, conscientemente o no, ha interioriza-
do los conceptos clave de esta teorfa.

HACIA LA TORRE

Los estudios esperpénticos sobre la obra de Ruales se han enfocado
mayormente en la distorsién y la deformaciéon, marginando el concepto
base para el empleo de estos recursos: el demiurgo. Este elemento, por al-
gunos teodricos adjudicable a la postura del autor frente a su creacién y por

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 43



KIPUS 59, enero-junio 2026

otros a una figura especifica de la narrativa, unifica la teorfa de Valle-In-
clan. El esperpento, nos dice Morales Ladréon (1994), surge de personajes
arquetipicos frente a situaciones de los tiempos modernos en las que no
hallan correspondencia. Mediante la desconexién de los personajes con la
vida, el escritor esperpéntico plasma su compromiso ético con la sociedad
como en aquel entonces lo harfa Valle: tomando piezas enteras de la vida y
la literatura para trasladarlas a su obra con un valor y contexto diferente, en
la que los arquetipos, formas y valores consagrados son contrastados para
superficializar, en una critica severa, la crudeza de una sociedad moralmen-
te corrupta (Yndurdin 1999).

En literatura, la critica social es de raices antiguas, por lo que la
estética de Valle como postura de denuncia no supone una innovacién en
s{ misma. No obstante, Barros Ramalho (2005) entiende que la diferencia
de Valle con el resto de escritores contestatarios radica en su estética reve-
ladora que subraya la deformacién como medio para reflejar los problemas
internos de la condicién humana y la aplicaciéon de valores inveterados en
el panorama moderno. Esta responsabilidad sobre la critica social y los me-
dios para expresarla es encarnada en el demiurgo que, desde lo alto, per-
sonifica la objetividad en tanto figura insensible y superior a sus personajes
que, como menciona Juan Bolufer (2000), ostenta altura moral, control,
poder de creacion vy, segin Zavala (1970, 280), hasta de destruccién sobre
el universo narrativo.

Dichas cualidades requieren de una posicion distanciada que no
solo separa al demiurgo de los personajes, sino que también lo diferencia
del narrador. Juan Bolufer diferencia al narrador del demiurgo al mencio-
nar que este ultimo es la fuerza creativa desde fuera del texto. Con esto,
acepta que, de existir un narrador, Valle optaria por uno heterodiegéti-
co para evitar que intervenga y se limite a narrar. Al no participar en los
eventos de la historia, este narrador puede mantener la distancia con sus
personajes y presentarlo al modo de Valle: mediante una imagen de ellos
actuando.

Es evidente que al mencionar a una voz que narra “desde fuera”,
Juan Bolufer parece remitir la figura del demiurgo a la persona firmante
de la obra, dejando de lado al personaje interno. Como menciona, si bien
es cierto que la figura del demiurgo responde a la necesidad de unificar la
estética de Valle y ser el portavoz de sus ideas estéticas y literarias, segtin
se observa en esperpentos, hay que considerar que en términos narrato-

44 |/ Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

légicos y en lo que se refiere a este trabajo, el agente fisico que escribe la
obra no tiene pertinencia. Esta consideracién se fundamenta en las ideas
de Barthes (1987) en La muerte del autor, donde libera la obra de la au-
toridad del creador, permitiéndonos centrar la figura del demiurgo en un
sujeto dentro del texto, pues el lenguaje al cual se remite la acciéon enun-
ciativa del texto conoce a un “sujeto” y no a una “persona”.

Por otro lado, Etreros (1994) presenta una perspectiva mucho mas
amplia a la de Juan Bolufer al senalar que el demiurgo puede manifestarse
en un personaje que actia como narrador. Lo que ofrece Etreros es un
juego entre agente demitrgico y observador en la narracién por el que
se filtra la voz del primero. Tomando como ejemplo a don Estrafalario de
Los cuernos de don Friolera, Etreros dice que Valle-Incldn se vale de ¢l para
captar la totalidad cronolégica de la narracién debido a que este personaje
conoce el espacio diegético y sus conflictos. Pese a la disponibilidad de un
demiurgo como personaje, al final Etreros parece optar por un agente ex-
terno al mundo diegético. Salvados los problemas narratologicos de estas
observaciones, resulta interesante que la voz del demiurgo se pueda ceder
a un narrador presente en el mundo ficcional, siempre y cuando posea
informacién cronolégica de la historia y no intervenga en ella.

En Maldeojo, 1a protesta social de Ruales Hualca se transmite me-
diante el desdoblamiento de la Chela a Fetiche en la que se personifica el
concepto de demiurgo. Dicha transformacién se debe a la manera en que
su pasado influye en su destino y en el de los personajes que la rodean. Sin
embargo, para ello no basta tinicamente la fuerza enajenante de un siste-
ma sociopolitico, cuyos arquetipos heredados y transmitidos condicionan
los aspectos ideoldgicos de la conciencia comunitaria. Solo al entender su
situacion y como los ejercicios de poder la condicionan, la Chela puede
apropiarse de su sufrimiento, del cual obtiene la altura suficiente para desa-
fiar y cuestionar las estructuras de poder que la dominan. Pero irremedia-
blemente, al igual que observan Cardona y Zahareas (1988) en el proceso
de elevacién de Max Estrella en Luces de Bohemin, la dignidad demitrgica
solo puede ser alcanzada tras su descenso a fantoche que empieza en la
despersonalizacién de la Chela.

La caracterizacién de este personaje no solo define su funcién y
valor ante el resto de agentes narrativos, sino que evoca arquetipos lite-
rarios que Ruales Hualca parodia para satirizar algunos aspectos sociales.
Sobre la Chela se plasma el arquetipo de la femme fatale, enriquecido por

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 45



KIPUS 59, enero-junio 2026

lo sagrado para construir una alteridad en la que queda doblemente atra-
pada. Mientras que el arquetipo que representa la impregna de parte de las
cualidades del estereotipo de mujer peligrosa y seductora, a la vez justifica
el impulso incontenible de los otros de poseerla o destruirla. Del mismo
modo, la aproximacién de la Chela a lo divino, ademas de construir la
idealizacién de la perfeccién que pone en relieve la belleza sobrenatural de
la Chela, paradéjicamente la deshumaniza al estereotiparla como simbolo
de la perfeccion estética.

Ortega Mantecon (2021) define el arquetipo de la femme fatale
como una expresion misoégina que limita a la mujer a la dimension estética
y sexual. Si la representacion fisica que se le impone a la Chela es de por si
degradante, fuera de lo que refiere al cuerpo v la sexualidad del arquetipo,
aspectos como la inteligencia seductora y la agentividad quedan exclui-
dos en su caracterizacién. De esta manera, la Chela ni siquiera alcanza la
integridad como trasunto de la femme fatale, quedando reducida a algo
mucho mas bajo que el arquetipo. No existe manipulacién de la Chela
hacia otros, sino que son los otros quienes voluntariamente se condenan a
su figura y se autodestruyen: “Se hizo moda matarse por la Chela, volverse
loco por la Chela” (Ruales Hualca 2018, 45).

Por lo tanto, si bien la Chela podria ser leida bajo el paradigma de la
mujer fatal, es innegable que no posee las caracteristicas mitificadas de esta
figura, quedando reducida solo a su cuerpo sobre el cual no puede tener
voluntad. Asi se entiende que la fatalidad que se le atribuye a la Chela —y
que se asocia a la mujer— no es sino el resultado de un contexto social se-
xista que hereda y perpetia valores machistas que rigen el comportamien-
to individual y social. Sobre esta base de deshumanizacién se construye
la parodia satirica en Maldeojo, combinacion posible segin Bruzos Moro
(2005), en la que el fin satirico apunta, en este caso a valores sociales para
reflejar que los paradigmas y prejuicios, mas que ser unidireccionales, son
ciclicos, y afectan también a quienes los aceptan y validan.

Al decir que la Chela era “una hembra, un bombén, una bomba”
(Ruales Hualca 2018, 43) se crean connotaciones que definen su cuerpo
como simbolo del erotismo y la sexualidad. Los dos primeros adjetivos
implican una reduccién del sujeto a su potencial reproductivo, sexual y a
su valor estético que lo vuelven deseable, pero sobre todo es el adjetivo
“bomba” el que hace que la Chela sea una femme fatale en potencia. La
imagen que evoca esta palabra sugiere que la Chela es un personaje con

46 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

agencia que si bien pasiva en los primeros momentos, al poseerla implicaria
que tiene capacidad de llevar a cabo acciones para superar las dicotomfas
de objeto y sujeto. Hasta eso, la Chela queda limitada a la condena social
de su cuerpo, como se observa en la siguiente cita donde las caracteristicas
de la femme fatale se acenttian con el simbolismo de su presencia que con-
nota las cualidades de lo divino:

La luz del poste le dio un tinte palido de virgen de iglesia pero con una
boca roja de puta nuevecita [...]. Dos ojos por vardn para tanta belleza
les resultdé una miseria. Las narices resultaron muy cortas para devorar
ese misterioso perfume de angel, de hembra, de carne fresca [...]. Era
demasiado para que la Chela no fuera un milagro. (57)

Las descripciones que se hacen implican una dualidad entre lo re-
ligioso y lo sensual condensado en la Chela. Al otorgarle la apariencia de
una “virgen de iglesia” y asociarla con imagenes de “dngel” o “milagro” se
la idealiza como figura de lo inalcanzable y lo sublime, pero que al senalar
su aspecto como el de una “puta nuevecita” junto a términos que la redu-
cen a “hembra” o “carne fresca”, se crea una disonancia entre las imagenes
producidas. Como mencioné anteriormente, las caracteristicas de lo divino
en la Chela se subordinan a lo vulgar para enfatizar que su cuerpo —que
refiere siempre a lo sexual— escapa de lo humano para entrar en lo divino.

La mirada lasciva de los hombres que mas que mirarla la “devoran”,
la define en la narrativa como objeto de deseco que, al mezclarse con su
imagen idealizada por lo sagrado simbolizan el cuerpo de la Chela —y no
a ella en si— como objeto también de devocién y contemplaciéon. La ar-
ticulacion de estas dos ideas aparentemente inconexas senala que lo sacro
y lo sensual se fusionan, atrapando a la Chela en la imagen de divinidad
sensual inalcanzable de la que hombres y mujeres son victimas. De esta
manera, el personaje queda caracterizado con las cualidades arquetipicas
de una mujer cuya belleza y sexualidad exageradas hasta lo divino determi-
nan el comportamiento de los agentes sociales de su entorno. Solo desde
la comprensién de la parodia que representa la Chela es posible acercarse
a la caracterizacién esperpéntica en la siguiente cita:

Al mar se fue nifia linda y volvi6 hembrén [...]. Su piel de oro oscuro,
de canela clara [...]. Su boca hinchada, roja y jugosa. Sus caderas y
sus nalgas engrandecidas. Y también sus pantorrillas. Y encima habia

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 47



KIPUS 59, enero-junio 2026

venido con un dengue para caminar como que se rascara atras, pero
sin necesidad de las manos [...]. Eso es magia, decian los varones.
Brujeria, murmuraban las viejas chuchumecas. (44)

La hiperdescripcién de su cuerpo sexualizado no solo la tipifican
como objeto de deseo, sino que paralelamente produce una bifurcacién
en dos significados en relacién a qué evoca su cuerpo en quien emite un
valor del mismo. Asi, la magia que atribuyen los hombres al cambio en
el cuerpo de la Chela exalta su atractivo, mientras parece eximirlos de
cualquier responsabilidad, lo que pueda devenir a raiz del cuerpo de la
Chela. Asi, el acoso y los deseos posesivos de los hombres con ella quedan
justificados porque es “normal” caer en la magia de su cuerpo. Su posicion
como “cosa” ante los hombres no queda limitada a la contemplacién, sino
que queda sujeta a los deseos obsesivos de posesion y profanacién: “—Un
polvo con ella, uno solo, y después que me caigan todas las desgracias,
Dios mio” (109).

Ademas de los hombres, las mujeres mds jovenes perciben el cuerpo
de la Chela como una amenaza a su valor dentro de un sistema patriarcal.
Ante la amenaza, las mujeres jovenes expresan su rechazo hacia la Chela
mediante los celos y la envidia. No obstante, pese al rechazo que expresan
hacia ella, la ven como modelo externo con el que definen su identidad:
“Las rivales de la Chela [...] se hicieron coser vestidos de colores chillones,
escotados, sin mangas como los de la Chela [...]. Imitaron el caminar y
los gestos de la Chela” (53). Como se verd en la parte final del trabajo, la
cosificacion de la Chela se vuelve un proceso de ida y vuelta. En el odio
y la imitacién las mujeres se delatan como muifiecos, ya que no actiian de
manera autbnoma, sino que se comportan como una masa que se moldea
segun la influencia de otro sujeto. Esto no solo las configura como el fan-
toche esperpéntico, sino que revela que los ideales impuestos socialmente
tienden a adaptarse pasivamente. En este caso, las mujeres inconsciente-
mente aceptan un cuerpo construido por las normas y expectativas de los
hombres, rebajaindose voluntariamente al fantoche vacio.

Con las “viejas chuchumecas” (13) el cuerpo se vuelve mucho mds
problemitico a razén de que estas simbolizan el conjunto del normas y va-
lores inveterados que definen la sociedad de Rioseco. Para ellas, el cuerpo
de la Chela representa una amenaza a las estructuras sociales al desafiar las
normas de recato y decencia que deben regir en la conducta femenina. Por

48 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

ejemplo, en las citas donde se dice que “la Chela volvia porque [...] seguia
siendo un demonio. Un pecado en carne y hueso. Sobre todo en carne”
(51) se puede observar como en torno a ella se crea un campo semantico
de corrupciéon moral, tentacion y pecado. La figura del demonio como
simbolo del mal refuerza la idea del cuerpo sexualizado de la Chela como
fuente de la tentacién, lo prohibido y la corrupcién moral.

Los juicios de las mujeres jévenes y de las viejas chuchumecas sobre
la Chela se convierten en un mecanismo igual de destructivo que los este-
reotipos que los hombres le atanen. La envidia y el odio operan como una
herramienta que mantiene el sentido cosificador al recordarla tnicamente
como objeto de admiraciéon u odio. Todo esto refleja como la Chela es so-
metida a un proceso deshumanizador en donde pierde cualquier rasgo de
identidad y su figura la representan un conjunto de caracteristicas fisicas. Se
puede entender que estas reducciones de la Chela a objeto, segiin Moran
Paredes (2006), es solo una de las formas de despersonalizacién esperpénti-
ca en donde el sujeto puede ser cosificado, animalizado o amuiiecado.

Junto a la cosificacién, su figura ademas queda relegada a la pasivi-
dad, en donde su cuerpo solo existe para ser mirado, deseado y poseido.
No tiene voluntad ni agencia sobre su vida que termina siendo configu-
rada como cosa bajo las expectativas estéticas y erdticas de los hombres y
el rechazo de las mujeres. Bajo estas consideraciones, las normas y valores
sociales que la oprimen son el medio por el cual la figura del fantoche del
que habla Dougherty (2008) encuentra su realizacion en la Chela. Sin voz
ni agencia sobre su vida, reducida a un conjunto de rasgos fisicos que la
estereotipan como objeto de deseo, privada de autenticidad y voluntad
propia, la Chela refleja la figura del humano afantochado, es decir, alguien
a quien se le ha impuesto la figura del muneco.

El papel de la Chela no se limita a ser victima de un arquetipo,
normas y valores sociales, sino que funciona como elemento que expone y
critica esos mecanismos de poder y dominacién. En la Chela el amuieca-
miento no llega a su culmen porque, a diferencia del resto de personajes,
su condicion de fantoche no es autoimpuesta y porque la Chela es capaz
de sobreponerse a la tragica mojiganga que representa. Asi se muestra en el
estudio que hacen Cardona y Zahareas (1988), donde Max Estrella puede
trascender al plano demidrgico al ser consciente de como la alienaciéon
social degrada su situacién individual. Para el propésito, las observaciones
de Fernindez Oblanca (2002) y Barros Ramalho (2005) son indispensa-

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 49



KIPUS 59, enero-junio 2026

bles. El primero menciona que las deformaciones que proyecta el espejo
céncavo de Valle, extrae y refleja la esencia de los sujetos que, segtin Ba-
rros Ramalho, al mirarse en el espejo pueden acceder a la conciencia de
su situacion absurda y de entes alienados, como ocurre con la Chela tras
escuchar:

Un chillido como si la Chela en ese ratito se despertara y descubriera de
golpe lo que le habia pasado en la vida. Como si por primera vez desde
que tuvo doce afos se viera en el espejo grandote de su dormitorio.
(Ruales Hualca 2018, 32)

Este fragmento refleja un momento de stibita conciencia que podria
estar ocurriendo en la mente de la Chela. El punto clave de esta cita radica
en la frase: “Como si por primera vez desde que tuvo doce afios se viera
en el espejo”; se sugiere que la Chela a esa edad ya experiment un des-
pertar simbdlico que la confront6 con su realidad. Esa vision deformada
que le produce el espejo de su persona la obliga a reflexionar sobre como
su entorno la convierte en poco menos que un muneco y finalmente a
enfrentarse a su deshumanizacién como tnico recurso para liberarse de su
condicion de titere.

Como mencionan Cardona y Zahareas (1988), solo en el esperpen-
to el hombre se ve verdaderamente degradado, y quiza de esto la idea que
menciona Dougherty (2008) al decir que la verdadera lucha esperpéntica
no se trata tanto de permanecer noble, como de permanecer hombre co-
bre més relevancia. Pero para mantenerse humana, es preciso que la Chela
abandone el cuerpo al que redujeron a titere, es decir, debe desdoblarse de
su infancia afantochada. La conciencia que le produce la visién del espejo
la desdobla y la ubica en una posicién superior a su “yo” anterior, la “Che-
lita Linda” (Ruales Hualca 2018, 13), “que era como decir ella misma
pero en mufieca” (32).

La muieca de la que se desprende Fetiche -nombre que recibe su
estado demitirgico— muestra en dos rasgos las mismas caracteristicas cosifi-
cantes del arquetipo que representd. Por ejemplo, al ver que el cuerpo de
la muneca “era de porcelana como las tazas y decia ‘Made in France’ en
el culo” (23) se advierte que la blancura y suavidad del material con que
esta hecha simboliza lo bello y delicado. Esto, junto a la etiqueta “Made
in France” en la base de la mufeca, remite al arquetipo francés de femme

50 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

fatale que representd la Chela, cuya belleza y sexualidad amenazadora estd
contenida en su “yo” anterior amunecado.

En oposicién a la Chela como soporte de belleza y sexualidad so-
brenatural contenida en la muneca, tras el desdoblamiento vemos que:

ya no era la Chela. Era un esqueleto de pelo canoso. Un esqueleto
blanco y fosforescente. Y lleno de pecas. Y forrado de pellejo sin plan-
char [...]. La Chela ya estaba a disposicién de quien fuera, pero de-
masiado tarde. Vestida de quinceafiera siendo un esperpento. Bruja
parecia. (140, 143)

Quiz4 la parte mas significativa de la cita se encuentra en la identifi-
caciéon de la Chela como “un esperpento”. Los conceptos de la estética es-
perpéntica cuya naturaleza rompe con las ideas de perfeccion mediante la
transgresion se traducen de la misma manera en la Chela al deconstruir su
cuerpo normado. Esa descomposiciéon de lo estético no la degrada como
cominmente ocurre con los personajes representados por el esperpento,
sino que la reviste de su esencia desafiante y transgresora. La frase final en
donde se la menciona como bruja le reatribuye a la Chela la agencia sobre
s{ misma que le habia sido despojada. La transmutacién a lo feo, lejos de
ser monstruoso, en la Chela se vuelve un simbolo de control y poder con-
tenidos en la figura de la bruja.

El siguiente elemento es definitorio en su transformacién a demiur-
2o, ya que le confiere la posicion distanciada que le da objetividad ¢ impa-
sibilidad sobre los personajes y sus acciones. La transformacién de la Chela
a Fetiche ocurre cuando su padre, don Ramirez, “hizo construir sobre el
segundo piso una torre de cuento. Una torre con una hilera de ventanas
del tamano de un panuelo. Una torre de piedra que por poco no tiene
puerta (62).

Al pie de las ideas de Juan Bolufer (2000) sobre distancia y distan-
ciamiento, la esencialidad de Fetiche como demiurgo yace en las capaci-
dades que adquiere de la distancia. Esta posicion alejada a la cual Juan
Bolufer empata con la objetividad e indiferencia es lograda en la altura de
la torre en donde se recluye a la Chela. La distancia de la torre la separa
no solo fisica, sino emocionalmente del resto de personajes. La contempla-
ciéon desde “el aire” es solo una metifora que produce la torre de la altura
moral que alcanza la Chela al superar las condiciones sociopoliticas que la
condenan al encierro. Al impedir que se vea como igual al resto de entes

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 51



KIPUS 59, enero-junio 2026

diegéticos desde la distancia, la adjetivacién de Fetiche como jueza “dis-
tanciada”, ademds de contemplar a los personajes como grotescos, ahora
puede expresarlos como tales mediante mecanismos de deshumanizacién
como forma de exposicion critica de los fallos de la sociedad.

Uno de los grandes atisbos del poder de Fetiche se ve mediante
la deformacién general que hace de los agentes y el espacio narrativo.
Desde la posiciéon elevada que le da la torre donde “oy6 y espid la vida,
pasiéon y muerte de Rioseco” (149), su capacidad de accién reorganiza y
reconfigura el espacio y los personajes de la diégesis, percibiéndolo como
un escenario donde:

No hay camas, ni sillas, ni armarios, sino las calles de Rioseco. Rioseco
idéntico al verdadero. Rioseco en persona pero chiquito como rompeca-
bezas grande [...]. Aqui, desparramados en sus vidas pero sin moverse
esta toda su gente [...]. Montones y montones de mufiecos y muinecas.
Y todos tienen caras conocidas. Si. Caras y cuerpos que vivieron en
Rioseco [...]. Pero en lugar de carne son de trapo. De madera. De cau-
cho. De aserrin. (149-50)

Desde la torre, la Chela no solo contempla, sino que transforma
Rioseco. En tanto contenedora de la teoria esperpéntica, como menciona
Juan Bolufer (2000) acerca de la misma, no halla funcionalidad ni tras-
cendencia en la critica desde la mimesis de Rioseco. Solo mediante la rein-
terpretacion antirrealista del esperpento es posible llegar a lo esencial de
las cosas. De esta manera, al representar a los personajes como muiecos
y al espacio como una maqueta del pueblo que habitan, refleja la verdad
de las vidas y las limitaciones de estos fantoches humanos. Con todo esto,
es claro que Fetiche adquiere el poder de control, creacién y destruccion
sobre el universo diegético.

Dichas capacidades se pueden observar mediante la siguiente cita
en donde Fetiche confiesa que el destino de los personajes —no muertos,
sino amuilecados— no fue producto de la sequia por si misma:

No les mat6 la sequia solamente. Mejor dicho, yo envié la sequia. Yo
fui la sequia y soy la lluvia. Me basta decir parese la lluvia y la lluvia se
corta. Hagase el dia y por los huecos, las ventanas y las puertas se ve
que amanece. Yo soy lo que me da la santa gana. (29)

52 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

En Maldeojo, 1a presencia de la lluvia y la sequia son formas simbé-
licas de renacimiento y destruccién que estan bajo el control de Fetiche.
Mientras que la lluvia representa la vida “cuando el sol endiablado bajaba
la colera, unas nubes bullangueras rompian el cielo y enseguida se sentia
en los parpados el agua, el granizo, la vida” (129), la sequia se relaciona
directamente como elemento de desolaciéon. Cuando dice “yo envié la se-
quia” Fetiche demuestra su poder sobre el lugar. En este contexto, al decir
“Yo fui la sequia y soy la lluvia”, Fetiche asegura representar el medio de
desolacion y de renovacion de Rioseco.

Junto a esto, la frase “—Esta sequia viene con dedicatoria” (129),
se sugiere que no es un fendémeno natural sin direccion o propdsito, sino
un acto intencionado, con un objetivo especifico con un grupo de per-
sonas en particular. De este modo, el control sobre los elementos que
posee Fetiche ponen en relieve su capacidad para transformar la materia
preexistente en una nueva. Tras haber experimentado la opresién y aco-
so, motivados por una estructura politica deshumanizante, Fetiche decide
convertirse en el agente de cambio del status quo que solo puede ocurrir
en la ruina de lo vicjo.

Sin embargo, con el contexto de la Chela, las capacidades creati-
vas de la demiurgo Fetiche pueden volverse conflictivas si consideramos
que existen razones suficientes por las que su interpretaciéon puede perder
objetividad: “[La Chela] se habia vuelto rencorosa, vengativa, resentida”
(147). Visto de ese modo, que Fetiche adquiera ademas la voz narrativa
comprometeria la vision objetiva del ente demitrgico. Para cumplir con el
compromiso de distanciamiento, Fetiche renuncia a participar en la narra-
cion de los hechos delegando un narrador que se mantenga imparcial a los
personajes y las situaciones que ocurrieron en Rioseco.

DESDE EL PRETIL

Bajo estas circunstancias, resulta imprescindible la presencia de un
ente capaz de manipular el lenguaje deliberadamente deformador del es-
perpento como una herramienta para captar la esencia grotesca de Rioseco
y sus personajes. Para que parte de la naturaleza demitrgica de Fantoche
pueda recibirla otro personaje, como mencionaba Etreros (1994), es nece-
sario que este conozca la dimension histérica y cultural del mundo circun-

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 53



KIPUS 59, enero-junio 2026

dante y sea capaz de extraer sus consecuencias, ya que solo asi es posible
que alcance una visién totalizadora. Ademads, volviendo a las consideracio-
nes de distanciamiento de Juan Bolufer (2000), se precisa que este agente
se aleje del espacio narrativo para que no existan sesgos emocionales y para
que asegure la percepcion y reflexion adecuada del espectador.

De esta forma, la critica sobre los valores culturales, asi como las
acciones y situaciones de cada personaje no quedan bajo el criterio subje-
tivo del observador, sino de la cualidad de los hechos mismos que expone.
En estos términos, Fantoche es el candidato mds idéneo para desempenar
la funcién como demiurgo en menor jerarquia, no solo porque su per-
sonalidad lo vuelve propenso a adoptar la figura que evoca su nombre y
que con ella simbolice su subordinacién a otro agente, sino porque aun
siendo ajeno a la deshumanizacién de la Chela, conoce su historia y la de
Rioseco en general. Para que la figura de Fantoche demiurgo no quede en
la misma posiciéon de Fetiche, primero tiene que ser amunecado, siendo
esta la metafora perfecta para demostrar que su voluntad queda supeditada
a Fetiche.

Pero primero se ha de agudizar su visién y su juicio sobre los he-
chos que, tal como expresan Morales Ladrén (1994) y Trouillhet Manso
(1999), se consigue mediante el alcohol o las drogas que catalizan y po-
tencian la distorsion y la deformaciéon. Después de ser llevado a la casona
de Fetiche, Fantoche ingiere una sustancia que esta le administra, tras lo
cual lo “llevé gateando de suefio y borrachera hasta el ala de la casa que
tenfa los diez candados” (Ruales Hualca 2018, 39). El punto de interés
de la cita se encuentra en los elementos con los que se parte hacia la confi-
guracién de Fantoche como demiurgo. El brebaje que ingiere le produce
un estado de alteracién senalado en la borrachera de la que no sabemos si
se recupera. Ese estado del que se intuye permanencia le otorga la vision
distorsionada del esperpento por la cual se alcanza la esencia de las cosas.

Mais adelante se ejecuta el amuiiecamiento de Fantoche cuya trans-
formacién se observa con mayor fuerza cuando lo escuchamos decir: “Me
siento muy raro. Me siento yo mismo pero también me siento otro. Mitad
yo, mitad otro. Creo que me han cambiado el cuerpo o el interior” (148-
9). La voz de Fantoche nos dice que ha experimentado un proceso me-
diante el cual ya no es enteramente ¢él, sino que una mitad suya pertenece
a algo o alguien mas. La identidad de ese “otro yo” se revela al ver que la

54 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

alteracion fisica se corresponde con las caracteristicas del muneco al verse
“asustado por gusto, como si no fuera de trapo” (151).

El trapo que complementa su totalidad sefala que parte de Fanto-
che es la de un mufieco que, sin embargo, atn retiene la suficiente auto-
nomia para no quedar privado de la conciencia individual a la que Fetiche
no puede controlar. La expresiéon “como si no fuera de trapo” es una afir-
macién de Fantoche sobre su cuerpo. No queda espacio para suposiciones
con respecto a su condicién de muiieco porque en él no existen dudas de
que sea uno a disposicion de Fetiche. Esta jerarquia se puede observar en
las connotaciones que surgen de la presencia de la Chela al ver que “se va
acercando con pasos que estremecen como terremotos” (148). Tras eso
vemos que sobre Fantoche, Fetiche: “Se agacha, me empinza y me coloca
en el pretil de la iglesia” (150).

La fuerza de los pasos y actos como agacharse para tomar a Fan-
toche con la punta de los dedos y colocarlo en el “pretil de la iglesia”,
generalmente ubicado al borde del techo, crean un contraste entre ambos
personajes en el que se observa que la figura Fetiche, ademas de ser fisica-
mente superior, tiene el control de Fantoche. Mds importante aan es que
con la ubicacién en el pretil de la iglesia se establece que, aunque no esté
a la misma altura que Fetiche en la torre, si goza de una posicién mucho
mas elevada ante el resto de personajes. De esta forma, posado en el pretil
simbolicamente, Fantoche adquiere la altura suficiente para someter a los
personajes y situaciones al revelador lenguaje del esperpento. En este caso,
las consideraciones de Juan Bolufer sobre la necesidad de un narrador que
no se inmiscuya en la historia se cumplen al ver el destino que le impone
Fetiche a Fantoche.

Su designio queda claramente marcado en el siguiente fragmento
donde Fetiche le dice: “Vos eres la memoria de Rioseco, Fantochito, cuen-
ta todo lo que has visto y oido en este pueblo infeliz” (151). Al asignarle
a Fantoche ser “la memoria de Rioseco”, Fetiche no solo carga a este
personaje con la tarea de registrar y comunicar el sufrimiento y decadencia
del lugar, sino que lo convierte en un portavoz de la desdicha colectiva,
lo cual lo establece como agente narrativo. Limitando narratolégicamente
al demiurgo al interior de la historia, Fantoche queda posicionado como
narrador testigo de los personajes y hechos que tuvieron lugar en Rioseco.
Con todo esto, Fantoche cumple con los requerimientos necesarios para
funcionar como un demiurgo en segundo nivel.

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 55



KIPUS 59, enero-junio 2026

No hay que olvidar que pese a adquirir la calidad del demiurgo,
Fantoche no goza, por asi decirlo, de toda la plenipotencia que ostenta
Fetiche. A diferencia de ella que tiene agencia sobre todo cuanto existe en
la diégesis, las funciones de Fantoche se limitan al acto narrativo donde
s{ puede representar, por medio del lenguaje, el mundo diegético para
mostrar su crudeza interior. No interfiere, sino que emplea un lenguaje
descriptivo afin a las actitudes y comportamientos de los personajes para
ayudarlos a presentarse en su verdadera imagen.

RIOSECO

No existe demiurgia sin critica social y solo al expresarla Fetiche y
Fantoche pueden llegar al pindculo de la transformacién a demiurgos. La
distancia que impide que estos se identifiquen con los personajes y puedan
mantener una aptitud objetiva no asegura que el espectador vaya a sentir
lo mismo. La receptividad critica del fondo de las imagenes esperpénticas
en la audiencia se produce solo en la distancia estética que genera el de-
miurgo. Y esta distancia estética que refiere al distanciamiento, permite al
demiurgo, a la par que contempla los aspectos grotescos de los personajes,
implementar recursos de la farsa, el grotesco y otros elementos para enri-
quecer la parte visual de las presentaciones que hacen los personajes de si
mismos en sus acciones.

Segtin Iniarte Nafnez (1998), esto puede observarse en los cambios
bruscos de lo trigico a lo comico grotesco y en la introduccién de ele-
mentos ajenos a la tragedia clasica. Las intromisiones de lo farsico y otros
recursos meta teatrales sefialan a la obra como un vehiculo para alcanzar
la superacién de una realidad ilusoria y no como una verdad en si misma.
Al destruir todas las posibilidades por las que el espectador pueda identifi-
carse con un personaje y con ello quedar su juicio limitado a una respuesta
emocional, se encamina al espectador a una actitud reflexiva de los perso-
najes y hechos presentados. Asi, mientras el demiurgo mira “desde el aire”,
abstrae la verdad del fondo de las criaturas y situaciones para que el espec-
tador, consciente de la teatralidad que se efectia en frente suyo, contemple
“de pie” a los esperpentos como su igual y pueda reflexionar sobre ellos.
Las consideraciones que hace Morales Ladrén (1994) sobre la distancia
del demiurgo y la cercania del espectador a las acciones del drama apuntan

56 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

a la misma voz de Valle que, refiriéndose a una gestante demiurgia, dijo:
“solo conmueve el infortunio de los iguales” (Serrano Alonso 2019, 130).

Habiéndose ubicado los demiurgos en la posicién que les corres-
ponde, solo queda situar al espectador en un lugar donde pueda apreciar el
esperpento como si fuera parte de él. Esto se logra mediante la ruptura de la
cuarta pared cuando Fantoche, comentando sobre los ruegos hechos a don
Ramirez para que permita la participacién de la Chela a reina del cantén,
se dirige al pablico para decir que este dltimo termind aceptando: “como
prueba de afecto a Rioseco y a ustedes amigos y fundadores del pueblo”
(Ruales Hualca 2018, 44). Al situar al espectador dentro de la narrativa
mediante la apelacion directa de “ustedes amigos y fundadores”, su papel de
inactividad como observador cambia de tal manera que queda identificado
como parte de la degradaciéon social apelando a su responsabilidad dentro
del colectivo. Con esto el narrador advierte que la pasividad del espectador
con la que acepta figuras y costumbres sociales deshumanizantes lo vuelve
complice del malestar social. Ahora ha de verse reflejado en la narrativa junto
a los personajes que de una u otra forma lo representan, y debera reflexionar
sobre esa realidad descarnada que muestra Fantoche.

La mutacion y el ocaso de valores empiezan en el desdoblamiento de
la Chela a Fetiche. Su papel deconstructivo respecto a Rioseco se comple-
menta con la capacidad de Fantoche para revalorizar y exponer los modos
y medios por los que ocurre la deshumanizacion de la Chela. Las formas
de despersonalizacion que recaen en ella la terminan figurando como el
humano al que se le impone la figura del fantoche, condicién a la que, sin
embargo, supera. En cambio, los habitantes de Rioseco representan el mu-
neco que busca comportarse como humano. Esa diferencia entre quienes
son fantoches por elecciéon y quien por obligacion agrava la situacion de los
primeros que se autoimponen la caracterizacion del muiieco. Por ejemplo,
la tension interna de su propia artificialidad se genera cuando vemos que:

Los enamorados de la Chela bebian y conspiraban con papel y lapiz
[sic] y regla. El pepe se mandaba unos dibujos de pelicula llenos de es-
caleras y unos mufiecos que eran ellos invadiendo la torre [...]. También
se mandaban dibujos chistosos. El Gerardo Castafieda y el Constancio
Mena de soldados mamarrachos disque defendiendo la torre. El Otto
Paz en la punta de la torre vestido de principe azul y en lugar de una
espada una botella de mallorca. En eso se pasaban los pendejos. (67)

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 57



KIPUS 59, enero-junio 2026

El arquetipo del caballero que rescata a la princesa del encierro es
pasado por la distorsién grotesca que menciona Gil (1968), donde un per-
sonaje o circunstancia se subvierten para poner en relieve la valoraciéon que
se hace de los individuos y la situacién. La base de la escena esta construida
en las historias caballerescas, donde las figuras heroicas, como el principe
que rescata a la princesa, son reemplazadas por personajes degradados y
patéticos. Capdevila (2017) senala que Valle-Inclan explora la distorsién,
la sdtira, la parodia —ambas con matices irénicos— y las deformaciones
como técnicas que fisuran la tragedia para revelar una verdad mds profun-
da y para exponer la naturaleza absurda de la condicién humana.

Los escenarios que dibujan los enamorados de la Chela rayan en
la fantasfa y en la caricatura. Ver al principe azul que en lugar de espada
lleva una botella de alcohol rebaja la figura del héroe al personaje ridiculo.
El valor esperpéntico que adoptan surge de verlos como “unos munecos
que eran ellos invadiendo la torre”. La ambigiiedad que se produce al
decir “unos muiiecos que eran ellos” permite pensar que mas alld de una
representacion visual de lo que se imaginan haciendo, es una declaracién
irénica sobre su naturaleza de muiecos. Finalizar con la expresién: “En
eso se pasaban los pendejos”, sugiere una actitud pusildnime frente al lla-
mado del heroismo, asi como ingenuidad frente a la farsa que representan.

Los intentos de los héroes enamorados para rescatar a la Chela se
quedan en acciones vacias cuando al exigirles que actGen realmente “se
acojonaban y se ponifan en coma de un golpe borrachisimos. Querfan pa-
rarse y se iban contra las mesas, o se cafan y no podian levantarse. Puro
teatro” (Ruales Hualca 2018, 70). Los muiiecos suenan con el rescate
porque no pueden enfrentar una situacién que demanda valores como la
valentia o la nobleza de los que carecen. La expresion final del narrador
que indica que todo es “puro teatro” expone la teatralidad de la escena
sobre la que ha de reflexionar el espectador. La parodia que representan
los desdibuja hasta convertirlos en simulacros de munecos cobardes y pa-
téticos que intentan actuar como héroes humanos.

Ademis de las mujeres jovenes a las que vimos anteriormente pre-
sentarse como muiecos, en el resto de mujeres conformadas por las viejas
chuchumecas se articula el argumento en donde se expone que la raiz de los
problemas sociales es ideoldgica, segin Juan Bolufer (2000), blanco habi-
tual del esperpento. Sus acciones, lejos de ser pricticas de fe, se muestran
como una serie de mecanismos de poder con los que se aliena al individuo.

58 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

Por ejemplo, cuando discuten sobre el encierro de la Chela en la torre, una
de ellas exclama: “A Dios Gracias que don Angelito Ramirez la encerrd
como se merecia” (Ruales Hualca 2018, 79). La aceptacién del castigo no
solo es senal de conformidad con los valores religiosos de por si opresores,
sino que refleja que la ideologia del control social y la dominacién ha sido
interiorizada. La legitimacién del castigo transforma la imposicién de arque-
tipos a practicas sociales deseables y, por ende, reproducibles.

Al final, la renovacién social exige que esta se erija sobre un suclo
exento de raices ideoldgicas. Para tal fin, en tanto demiurgo, creador y
destructor, Fetiche actia sobre la materia preexistente en Rioseco. Al decir
“Yo escupi el polvo en Rioseco” (19) es posible vincularlo con la sequia
que envia al pueblo tras la que los santos quedan “sin cabeza, sin brazos y
sin narices. Agujereados por la sequia” (21). La destruccién de los idolos
en estos fragmentos simboliza el colapso de los valores sobre los cuales se
sustenta Rioseco. Este proceso llega a su punto maximo al ver que “Cristo
se habia ido de boca con la cruz encima [ ...] en el suelo boca abajo y parti-
do en diez pedazos. La cabeza parecia cortada con machete [...]. Ver tanta
sangre por todo el cuerpo [de Cristo] hacia pensar que lo habfan matado
con sana” (22).

La violenta imagen de un Cristo despedazado y mutilado refleja
tanto la critica directa a la decadencia moral de Rioseco como la necesidad
de depurar los prejuicios que rigen y norman las expectativas y formas
de percibir al otro. Asi como los santos han sido desmembrados, la des-
truccién de esta figura religiosa encarna la caida de los valores que han
gobernado el pueblo. La imagen de Cristo “matado con saia” sugiere una
ruptura intencionada y violenta, una manifestacion simbélica contra las
normas y estereotipos que justificaron el acoso de la Chela en la novela.
De este modo, el sufrimiento de la Chela se convierte en un catalizador
que desmantela la corrupciodn social de Rioseco, revelando el problema de
sostener valores caducos.

La destruccién de los idolos no solo representa el deterioro social
que mediante estos se tienden a mantener, sino también la necesidad de
reinterpretarlos y reconstruir una identidad individual desde la considera-
ciéon de la heterogeneidad y la individualidad del otro. Solo al cuestionar
los valores y normas es posible reconfigurar el tejido social para alcanzar la
liberacién del humano de esa condicién de figuras espiritualmente vacias.

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 59



KIPUS 59, enero-junio 2026

DISCUSION

La advertencia que hace Moret sobre la presencia del demiurgo en
la Fetiche es acertada. Sin embargo, hay que destacar que Fantoche, como
demiurgo que narra, es inevitablemente el elemento con el que Fetiche
alcanza su plenipotencia. Sin la capacidad narrativa que en Fetiche se ve
comprometida por el pasado de la Chela, la demiurgia en la novela no
podria alcanzar el pinaculo de su desarrollo. El lenguaje tendenciosamente
esperpéntico que observan Villavicencio y Escobar Paez es visible en la
caracterizaciéon de los personajes deformados y situaciones distorsionadas.
No obstante, una observacién sobre el mismo es que no se mantiene en
una tonalidad directamente grotesca, sino que tiende a ser mas simbdlico y
visual, adaptandose a las situaciones en las que los personajes se presentan.

Junto a las investigaciones presentadas en el marco introductorio,
se puede corroborar que, como apunto en el andlisis que realicé sobre Qué
risa, todos loraban, es bastante comun que Huilo Ruales aborde los pro-
blemas relacionados con la decadencia de valores reflejados en personajes
alienados por una sociedad cuyos mecanismos de poder son cada vez mas
silenciosos y opresivos. Por otra parte, las consideraciones de pertinencia
narratologicas permiten hablar no solo en Huilo Ruales, sino en el esper-
pento en general de un demiurgo con capacidades narrativas, consideran-
do los requisitos que plantearon Etreros y Juan Bolufer.

CONCLUSIONES

En este analisis se demostré como la figura del demiurgo en la obra
de Huilo Ruales parte de la comprension de su situacién como sujeto pre-
viamente alienado por un sistema de valores, arquetipos y estereotipos des-
humanizantes. Del mismo modo, se observé cémo la prictica, legitimacion
y normalizacién de estas normas y paradigmas resultan perjudiciales de ma-
nera general. A través de la figura de Fantoche como elemento con el que
Fetiche evita comprometer la presentacion objetiva de los hechos, se com-
probd que un personaje si puede interpretar el papel del demiurgo y del na-
rrador al mismo tiempo. Este estudio no solo contribuye a la comprensiéon
de la estética del esperpento manejada por Huilo Ruales, sino que también

60 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751



KIPUS 59, enero-junio 2026

abre la puerta a nuevas exploraciones sobre el concepto de demiurgo en la
teorfa de Valle-Inclan. <)

Lista de referencias

Barros Ramalho, Marcelo. 2005. “El esperpento valleinclanesco”. Revista de Estu-
dios Universitarios 31 (2): 43-60. https://periodicos.uniso.br/reu/article /
view/2651.

Barthes, Roland. 1987. El susurro del lenguaje. Mdis alld de ln palabra y de ln escri-
tura. Barcelona: Ediciones Paidoés. https: / /ayciiunr.wordpress.com /wp-con-
tent/uploads,/2018 /04 /barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf.

Bruzos Moro, Alberto. 2005. “Modalidad irénica, medio parddico, fin satirico”.
En La maravilla escrita, Antonio de Torquemadan y el Siglo de Oro, coordinado
por J. J. Alonso Perandones, J. Matas Caballero y J. M. Trabado Cabado,
199-212. Universidad de Ledn: Secretariado de Publicaciones y Medios Au-
diovisuales. https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8104.

Capdevila, Jaume. 2017. “El esperpento grafico: breve historia de la caricatura con
Valle-Incldn al fondo”. Anales de ln Literatura Espanola Contempordinen 42
(3): 565-89. http://www.jstor.org/stable /26636755.

Cardona, Rodolfo, y Anthony Zahareas. 1988. Vision del esperpento. Madrid: Cas-
talia.

Dougherty, Dru. 2008. “Valle-Inclin y la tragedia moderna”. Anales de lo lite-
ratura espanoln contemporanen 33 (3): 469-500. https: / /www.jstor.org/sta-
ble,/27742566.

Escobar Piez, Fernando. 2017. “Huilo Ruales, cultor de la estética del esper-
pento”. El Telégrafo. https://www.cltelegrafo.com.ec/noticias /cultura/7 /
huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento.

Etreros, Mercedes. 1994. “Las estrategias discursivas en las representaciones lite-
rarias de Valle-Inclan. Funcién y sentido del narrador demiurgo”. Docencin:
Estudios de lengun y cultura espaniolas (12): 103-10. https: //dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=90847.

Ferniandez Oblanca, Justo. 2002. “Literatura y sociedad en el esperpento de Va-
lle-Inclan”. Literatura vy sociedad, el papel de la litevatura en el siglo XX. 1
Congreso Nacional Literatura y Sociedad. Coruna: Universidade da Coruna.
http://hdl.handle.net/2183 /11037.

Gil, I. Manuel. 1968. “En la base del esperpento”. Cuadernos Hispanoamerica-
nos (224-225): 611-22. https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-ba-
se-del-esperpento-982796/.

Iniarte Nanez, Amalia. 1998. Tragedia de fantoches. Estudio del esperpento valle-
inclaniano como invencion de un lenguaje teatral. Bogota: Plaza & Janés. ht-
tps:/ /repositorio.unal.edu.co/handle /unal /3130.

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751 Kipus / 61


https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/2651
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/2651
https://ayciiunr.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf
https://ayciiunr.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8104
http://www.jstor.org/stable/26636755
https://www.jstor.org/stable/27742566
https://www.jstor.org/stable/27742566
https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/cultura/7/huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento
https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/cultura/7/huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=90847
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=90847
http://hdl.handle.net/2183/11037
https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-base-del-esperpento-982796/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-base-del-esperpento-982796/
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/3130
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/3130

KIPUS 59, enero-junio 2026

Jiménez Coello, Hans D. 2024. “Huellas del esperpento en la novela Qué risa,
todos lloraban de Huilo Ruales Hualca”. Tesis de grado. Universidad Nacional
de Loja. https://dspace.unl.edu.ec/jspui/handle /123456789 /30517.

Juan Bolufer, Amparo de. 2000. La técnica narrativa en Valle-Inclin. Santiago
de Compostela: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Santiago de
Compostela. https: //www.academia.edu,/4589811.

Morales Ladrén, Marisol. 1994. “El demiurgo como base para las teorfas estéticas
de James Joyce y Ramén del Valle-Inclan”. En Joyce en Espania: IV Encuentros
de ln Asociacion Espanola James Joyce, editado por F. Garcia Tortosa y A. R. de
Toro Santos 1: 73-81. http://hdl.handle.net/2183/9276.

Morén Paredes, Angel. 2006. “El esperpento cinematogréfico: de EI pisito a Cri-
men Perfecto”. Cundernos de Documentacion Multimedin 17: 3-24. https://
core.ac.uk/download /201189854 .pdf.

Moret, Marlene. 2017. “Transgresiones y construcciones”. La casa. Revista de ln
Casa de ln Cultura (27): 155-63. https: //hal.science /hal-01682549v2.
Ortega Mantecon, Alfonso. 2021. Seduccion y traicion. Hacia una historia de ln

femme futale en el cine. Toluca: Rio Subterrineo / Universidad Panamericana.

Oviedo, Ramiro. 2012. “De la imaginacién periférica a la novela transnacional”.
Ponencia presentada en Ecuador Francia, miradas cruzadas. Nanterre, Fran-
cia. http://eskeletraeditorial.com/pdf/orimagina.pdf.

Ruales Hualca, Huilo. 2018. Maldeojo. Quito: Eskeletra.

Serrano Alonso, Javier. 2019. “Valle-Inclan explica el esperpento”. Anales de ln
literatura espanola contemporanen 44 (3): 109-48. https://www.jstor.org,/
stable /10.2307/26818727.

Trouillhet Manso, Juan. 1999. “La génesis del esperpento en La Pipa de Kif”. En
Valle-Inclan universal: La otra teatralidad, editado por C. Cuevas Garciay E.
Baena. Malaga: Universidad de Malaga. https://www.cervantesvirtual.com/
nd/ark: /59851 /bmcd8165.

Villavicencio, Manuel. 2017. “Narrar el miedo: representacion de la ciudad de
Quito en tres novelas ecuatorianas de los Gltimos anos”. Acta Literaria
(55):  69-90.  https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55,/0717-6848-acta-
1it-55-00069.pdf.

Yndurdin, Domingo. 1999. “Préstamos en los esperpentos de Valle-Inclan”. En
Valle Inclan universal: Lo otra teatralidad, editado por C. Cuevas Garciay E.
Baena. Malaga: Universidad de Malaga. https://www.cervantesvirtual.com/
nd/ark: /59851 /bmcd8165.

Zavala, Iris M. 1970. “Valle Inclan y sus criticos”. MLN 85 (2): 279-86. https://
doi.org,/10.2307 /2908334

DECLARACION DE CONFLICTO DE INTERESES

El autor declara no tener ningun conflicto de interés financiero, académico ni per-
sonal que pueda haber influido en la realizacion del estudio.

62 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751


https://dspace.unl.edu.ec/jspui/handle/123456789/30517
https://www.academia.edu/4589811
http://hdl.handle.net/2183/9276
https://core.ac.uk/download/201189854.pdf
https://core.ac.uk/download/201189854.pdf
 https://hal.science/hal-01682549v2. 
http://eskeletraeditorial.com/pdf/orimagina.pdf
https://www.jstor.org/stable/10.2307/26818727
https://www.jstor.org/stable/10.2307/26818727
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55/0717-6848-actalit-55-00069.pdf
https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55/0717-6848-actalit-55-00069.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://doi.org/10.2307/2908334
https://doi.org/10.2307/2908334

	Página en blanco



