
Juego de demiurgos en Maldeojo,
de Huilo Ruales Hualca

Game of Demiurges in Maldeojo,
by Huilo Ruales Hualca

Hans Jiménez Coello 
Investigador independiente

Loja, Ecuador
jimenezhans611@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0006-8050-2650 

Artículo de investigación 

https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.3

Fecha de recepción: 4 de septiembre de 2025
Fecha de revisión: 18 de septiembre de 2025
Fecha de aceptación: 29 de octubre de 2025 

Fecha de publicación: 1 de enero de 2026

Kipus, n.º 59 (enero-junio 2026): 41-62. ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus

mailto:jimenezhans611%40gmail.com%20%20?subject=
https://orcid.org/0009-0006-8050-2650
https://doi.org/10.32719/13900102.2026.59.3 
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/kipus


42 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

RESUMEN
Considerando que en los estudios esperpénticos sobre la obra de Ruales Hualca se 
ha ignorado la figura del demiurgo, este análisis se centra en su caracterización en el 
personaje de Fetiche y la presencia de un segundo demiurgo a través de Fantoche. El 
demiurgo permite criticar cómo los arquetipos y expectativas que norman los cuerpos 
y modos de ser impactan individual y colectivamente. Además, este estudio profundiza 
en la demiurgia empleada por Huilo Ruales, y enriquece los estudios que consideran al 
escritor ibarreño como heredero de la estética de Valle-Inclán. La metodología se basa 
en el análisis de la novela Maldeojo (2018), y se apoya en la bibliografía sobre el esper-
pento, la crítica literaria y algunos apuntes de Roland Barthes.
Palabras clave: Ecuador, novela, Valle-Inclán, Huilo Ruales, narrativa, grotesco, deshu-
manización, esperpento, demiurgo. 
 
ABSTRACT
Considering that the grotesque studies on the work of Ruales Hualca have overlooked 
the figure of the demiurge, this analysis focuses on its characterization in the character 
of Fetiche and on the presence of a second demiurge through Fantoche. The concept of 
the demiurge allows for a critique of how the archetypes and expectations that regulate 
bodies and ways of being have both individual and collective impacts. Furthermore, this 
study delves into the use of demiurgy employed by Huilo Ruales, enriching the scholar-
ship that regards the Ibarra-born writer as an heir to Valle-Inclán’s aesthetic. The metho-
dology is based on an analysis of the novel Maldeojo (2018), drawing on the bibliography 
on esperpento, literary criticism, and selected reflections by Roland Barthes.
Keywords: Ecuador, novela, Valle-Inclán, Huilo Ruales, narrative, grotesque, dehumani-
zation, esperpento, demiurge.

INTRODUCCIÓN

En su ejercicio literario, Huilo Ruales Hualca aborda en sus obras 
los problemas de una sociedad moderna. Para aproximarse a las dinámicas 
deshumanizantes y a la sordidez de la naturaleza humana, Moret (2017) 
señala que el escritor ibarreño se aparta de la narrativa canónica para prac-
ticar un estilo transgresor que emplea un lenguaje crudo y poético a la vez. 
En su estudio, señala que los personajes de Ruales están caracterizados por 
el exceso, situados en un entorno grotesco y miserable. Además, resulta 
interesante que Moret mencione muy superficialmente la presencia de-
miúrgica de la Chela en Fetiche y Fantoche, observación incluso acertada si 
la extrapolamos a la novela homóloga Maldeojo (2018) en la que se centra 
esta investigación.



Kipus / 43

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Entre otras investigaciones relevantes, Villavicencio (2017) se en-
foca en la ironía y el lenguaje esperpéntico de Huilo Ruales, mientras que 
Escobar Páez (2017) profundiza en este último aspecto subrayando su 
naturaleza antiacadémica. Además, señala que técnicas como las de desper-
sonalización, la farsa, la parodia y la hipérbole están presentes en la obra 
de Ruales. Por su parte, Oviedo (2012) se enfoca en la visión de Huilo 
Ruales sobre el dolor que genera la sociedad en Qué risa, todos lloraban. 
Nombrando a Albura como “un circo esperpéntico” (8), revela una so-
ciedad acostumbrada al espectáculo, donde la tragedia y la miseria de un 
individuo se convierten en la fuente de disfrute para los demás.

Asimismo, se puede considerar mi trabajo (Jiménez Coello 2024), 
donde analizo la caracterización de cinco personajes de la novela Qué risa, 
todos lloraban, evaluando la relación de Huilo Ruales con la estética valle-
inclaniana mediante el uso de técnicas despersonalizantes, cómicas y temas 
propios de este enfoque artístico. Sugiero que estas criaturas perseguidas 
y acosadas representan al individuo instrumentalizado por factores que lo 
obligan a desempeñar papeles ajenos en un espacio que bien podría inter-
pretarse como un entablado guiñolesco. En mi análisis destaco a los per-
sonajes animalizados o cosificados, así como la falta de individualidad que 
los caracteriza, la carencia de autonomía de los fantoches y la degradación 
de los valores sociales y culturales.

Bajo este contexto, es presumible que en las obras de Ruales Hualca 
lo trágico y lo grotesco se fusionen como una estrategia para desenmas-
carar lo fársico de situaciones y personajes que hallan sus raíces en la vida 
real. Las observaciones de las investigaciones en las que se habla de las 
técnicas que emplea Ruales Hualca parecen alinearlo con la estética valle-
inclaniana. La afinidad que muestra el escritor ibarreño con el esperpento 
permite plantear la hipótesis de que, conscientemente o no, ha interioriza-
do los conceptos clave de esta teoría.

HACIA LA TORRE

Los estudios esperpénticos sobre la obra de Ruales se han enfocado 
mayormente en la distorsión y la deformación, marginando el concepto 
base para el empleo de estos recursos: el demiurgo. Este elemento, por al-
gunos teóricos adjudicable a la postura del autor frente a su creación y por 



Kipus 59, enero-junio 2026

44 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

otros a una figura específica de la narrativa, unifica la teoría de Valle-In-
clán. El esperpento, nos dice Morales Ladrón (1994), surge de personajes 
arquetípicos frente a situaciones de los tiempos modernos en las que no 
hallan correspondencia. Mediante la desconexión de los personajes con la 
vida, el escritor esperpéntico plasma su compromiso ético con la sociedad 
como en aquel entonces lo haría Valle: tomando piezas enteras de la vida y 
la literatura para trasladarlas a su obra con un valor y contexto diferente, en 
la que los arquetipos, formas y valores consagrados son contrastados para 
superficializar, en una crítica severa, la crudeza de una sociedad moralmen-
te corrupta (Ynduráin 1999).

En literatura, la crítica social es de raíces antiguas, por lo que la 
estética de Valle como postura de denuncia no supone una innovación en 
sí misma. No obstante, Barros Ramalho (2005) entiende que la diferencia 
de Valle con el resto de escritores contestatarios radica en su estética reve-
ladora que subraya la deformación como medio para reflejar los problemas 
internos de la condición humana y la aplicación de valores inveterados en 
el panorama moderno. Esta responsabilidad sobre la crítica social y los me-
dios para expresarla es encarnada en el demiurgo que, desde lo alto, per-
sonifica la objetividad en tanto figura insensible y superior a sus personajes 
que, como menciona Juan Bolufer (2000), ostenta altura moral, control, 
poder de creación y, según Zavala (1970, 280), hasta de destrucción sobre 
el universo narrativo.

Dichas cualidades requieren de una posición distanciada que no 
solo separa al demiurgo de los personajes, sino que también lo diferencia 
del narrador. Juan Bolufer diferencia al narrador del demiurgo al mencio-
nar que este último es la fuerza creativa desde fuera del texto. Con esto, 
acepta que, de existir un narrador, Valle optaría por uno heterodiegéti-
co para evitar que intervenga y se limite a narrar. Al no participar en los 
eventos de la historia, este narrador puede mantener la distancia con sus 
personajes y presentarlo al modo de Valle: mediante una imagen de ellos 
actuando.

Es evidente que al mencionar a una voz que narra “desde fuera”, 
Juan Bolufer parece remitir la figura del demiurgo a la persona firmante 
de la obra, dejando de lado al personaje interno. Como menciona, si bien 
es cierto que la figura del demiurgo responde a la necesidad de unificar la 
estética de Valle y ser el portavoz de sus ideas estéticas y literarias, según 
se observa en esperpentos, hay que considerar que en términos narrato-



Kipus / 45

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

lógicos y en lo que se refiere a este trabajo, el agente físico que escribe la 
obra no tiene pertinencia. Esta consideración se fundamenta en las ideas 
de Barthes (1987) en La muerte del autor, donde libera la obra de la au-
toridad del creador, permitiéndonos centrar la figura del demiurgo en un 
sujeto dentro del texto, pues el lenguaje al cual se remite la acción enun-
ciativa del texto conoce a un “sujeto” y no a una “persona”.

Por otro lado, Etreros (1994) presenta una perspectiva mucho más 
amplia a la de Juan Bolufer al señalar que el demiurgo puede manifestarse 
en un personaje que actúa como narrador. Lo que ofrece Etreros es un 
juego entre agente demiúrgico y observador en la narración por el que 
se filtra la voz del primero. Tomando como ejemplo a don Estrafalario de 
Los cuernos de don Friolera, Etreros dice que Valle-Inclán se vale de él para 
captar la totalidad cronológica de la narración debido a que este personaje 
conoce el espacio diegético y sus conflictos. Pese a la disponibilidad de un 
demiurgo como personaje, al final Etreros parece optar por un agente ex-
terno al mundo diegético. Salvados los problemas narratológicos de estas 
observaciones, resulta interesante que la voz del demiurgo se pueda ceder 
a un narrador presente en el mundo ficcional, siempre y cuando posea 
información cronológica de la historia y no intervenga en ella. 

En Maldeojo, la protesta social de Ruales Hualca se transmite me-
diante el desdoblamiento de la Chela a Fetiche en la que se personifica el 
concepto de demiurgo. Dicha transformación se debe a la manera en que 
su pasado influye en su destino y en el de los personajes que la rodean. Sin 
embargo, para ello no basta únicamente la fuerza enajenante de un siste-
ma sociopolítico, cuyos arquetipos heredados y transmitidos condicionan 
los aspectos ideológicos de la conciencia comunitaria. Solo al entender su 
situación y cómo los ejercicios de poder la condicionan, la Chela puede 
apropiarse de su sufrimiento, del cual obtiene la altura suficiente para desa-
fiar y cuestionar las estructuras de poder que la dominan. Pero irremedia-
blemente, al igual que observan Cardona y Zahareas (1988) en el proceso 
de elevación de Max Estrella en Luces de Bohemia, la dignidad demiúrgica 
solo puede ser alcanzada tras su descenso a fantoche que empieza en la 
despersonalización de la Chela. 

La caracterización de este personaje no solo define su función y 
valor ante el resto de agentes narrativos, sino que evoca arquetipos lite-
rarios que Ruales Hualca parodia para satirizar algunos aspectos sociales. 
Sobre la Chela se plasma el arquetipo de la femme fatale, enriquecido por 



Kipus 59, enero-junio 2026

46 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

lo sagrado para construir una alteridad en la que queda doblemente atra-
pada. Mientras que el arquetipo que representa la impregna de parte de las 
cualidades del estereotipo de mujer peligrosa y seductora, a la vez justifica 
el impulso incontenible de los otros de poseerla o destruirla. Del mismo 
modo, la aproximación de la Chela a lo divino, además de construir la 
idealización de la perfección que pone en relieve la belleza sobrenatural de 
la Chela, paradójicamente la deshumaniza al estereotiparla como símbolo 
de la perfección estética.

Ortega Mantecón (2021) define el arquetipo de la femme fatale 
como una expresión misógina que limita a la mujer a la dimensión estética 
y sexual. Si la representación física que se le impone a la Chela es de por sí 
degradante, fuera de lo que refiere al cuerpo y la sexualidad del arquetipo, 
aspectos como la inteligencia seductora y la agentividad quedan exclui-
dos en su caracterización. De esta manera, la Chela ni siquiera alcanza la 
integridad como trasunto de la femme fatale, quedando reducida a algo 
mucho más bajo que el arquetipo. No existe manipulación de la Chela 
hacia otros, sino que son los otros quienes voluntariamente se condenan a 
su figura y se autodestruyen: “Se hizo moda matarse por la Chela, volverse 
loco por la Chela” (Ruales Hualca 2018, 45).

Por lo tanto, si bien la Chela podría ser leída bajo el paradigma de la 
mujer fatal, es innegable que no posee las características mitificadas de esta 
figura, quedando reducida solo a su cuerpo sobre el cual no puede tener 
voluntad. Así se entiende que la fatalidad que se le atribuye a la Chela —y 
que se asocia a la mujer— no es sino el resultado de un contexto social se-
xista que hereda y perpetúa valores machistas que rigen el comportamien-
to individual y social. Sobre esta base de deshumanización se construye 
la parodia satírica en Maldeojo, combinación posible según Bruzos Moro 
(2005), en la que el fin satírico apunta, en este caso a valores sociales para 
reflejar que los paradigmas y prejuicios, más que ser unidireccionales, son 
cíclicos, y afectan también a quienes los aceptan y validan. 

Al decir que la Chela era “una hembra, un bombón, una bomba” 
(Ruales Hualca 2018, 43) se crean connotaciones que definen su cuerpo 
como símbolo del erotismo y la sexualidad. Los dos primeros adjetivos 
implican una reducción del sujeto a su potencial reproductivo, sexual y a 
su valor estético que lo vuelven deseable, pero sobre todo es el adjetivo 
“bomba” el que hace que la Chela sea una femme fatale en potencia. La 
imagen que evoca esta palabra sugiere que la Chela es un personaje con 



Kipus / 47

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

agencia que si bien pasiva en los primeros momentos, al poseerla implicaría 
que tiene capacidad de llevar a cabo acciones para superar las dicotomías 
de objeto y sujeto. Hasta eso, la Chela queda limitada a la condena social 
de su cuerpo, como se observa en la siguiente cita donde las características 
de la femme fatale se acentúan con el simbolismo de su presencia que con-
nota las cualidades de lo divino: 

La luz del poste le dio un tinte pálido de virgen de iglesia pero con una 
boca roja de puta nuevecita [...]. Dos ojos por varón para tanta belleza 
les resultó una miseria. Las narices resultaron muy cortas para devorar 
ese misterioso perfume de ángel, de hembra, de carne fresca [...]. Era 
demasiado para que la Chela no fuera un milagro. (57) 

Las descripciones que se hacen implican una dualidad entre lo re-
ligioso y lo sensual condensado en la Chela. Al otorgarle la apariencia de 
una “virgen de iglesia” y asociarla con imágenes de “ángel” o “milagro” se 
la idealiza como figura de lo inalcanzable y lo sublime, pero que al señalar 
su aspecto como el de una “puta nuevecita” junto a términos que la redu-
cen a “hembra” o “carne fresca”, se crea una disonancia entre las imágenes 
producidas. Como mencioné anteriormente, las características de lo divino 
en la Chela se subordinan a lo vulgar para enfatizar que su cuerpo —que 
refiere siempre a lo sexual— escapa de lo humano para entrar en lo divino. 

La mirada lasciva de los hombres que más que mirarla la “devoran”, 
la define en la narrativa como objeto de deseo que, al mezclarse con su 
imagen idealizada por lo sagrado simbolizan el cuerpo de la Chela —y no 
a ella en sí— como objeto también de devoción y contemplación.  La ar-
ticulación de estas dos ideas aparentemente inconexas señala que lo sacro 
y lo sensual se fusionan, atrapando a la Chela en la imagen de divinidad 
sensual inalcanzable de la que hombres y mujeres son víctimas. De esta 
manera, el personaje queda caracterizado con las cualidades arquetípicas 
de una mujer cuya belleza y sexualidad exageradas hasta lo divino determi-
nan el comportamiento de los agentes sociales de su entorno. Solo desde 
la comprensión de la parodia que representa la Chela es posible acercarse 
a la caracterización esperpéntica en la siguiente cita: 

Al mar se fue niña linda y volvió hembrón [...]. Su piel de oro oscuro, 
de canela clara [...]. Su boca hinchada, roja y jugosa. Sus caderas y 
sus nalgas engrandecidas. Y también sus pantorrillas. Y encima había 



Kipus 59, enero-junio 2026

48 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

venido con un dengue para caminar como que se rascara atrás, pero 
sin necesidad de las manos [...]. Eso es magia, decían los varones. 
Brujería, murmuraban las viejas chuchumecas. (44)

La hiperdescripción de su cuerpo sexualizado no solo la tipifican 
como objeto de deseo, sino que paralelamente produce una bifurcación 
en dos significados en relación a qué evoca su cuerpo en quien emite un 
valor del mismo. Así, la magia que atribuyen los hombres al cambio en 
el cuerpo de la Chela exalta su atractivo, mientras parece eximirlos de 
cualquier responsabilidad, lo que pueda devenir a raíz del cuerpo de la 
Chela. Así, el acoso y los deseos posesivos de los hombres con ella quedan 
justificados porque es “normal” caer en la magia de su cuerpo. Su posición 
como “cosa” ante los hombres no queda limitada a la contemplación, sino 
que queda sujeta a los deseos obsesivos de posesión y profanación: “—Un 
polvo con ella, uno solo, y después que me caigan todas las desgracias, 
Dios mío” (109).

Además de los hombres, las mujeres más jóvenes perciben el cuerpo 
de la Chela como una amenaza a su valor dentro de un sistema patriarcal. 
Ante la amenaza, las mujeres jóvenes expresan su rechazo hacia la Chela 
mediante los celos y la envidia. No obstante, pese al rechazo que expresan 
hacia ella, la ven como modelo externo con el que definen su identidad: 
“Las rivales de la Chela [...] se hicieron coser vestidos de colores chillones, 
escotados, sin mangas como los de la Chela [...]. Imitaron el caminar y 
los gestos de la Chela” (53). Como se verá en la parte final del trabajo, la 
cosificación de la Chela se vuelve un proceso de ida y vuelta. En el odio 
y la imitación las mujeres se delatan como muñecos, ya que no actúan de 
manera autónoma, sino que se comportan como una masa que se moldea 
según la influencia de otro sujeto. Esto no solo las configura como el fan-
toche esperpéntico, sino que revela que los ideales impuestos socialmente 
tienden a adaptarse pasivamente. En este caso, las mujeres inconsciente-
mente aceptan un cuerpo construido por las normas y expectativas de los 
hombres, rebajándose voluntariamente al fantoche vacío. 

Con las “viejas chuchumecas” (13) el cuerpo se vuelve mucho más 
problemático a razón de que estas simbolizan el conjunto del normas y va-
lores inveterados que definen la sociedad de Rioseco. Para ellas, el cuerpo 
de la Chela representa una amenaza a las estructuras sociales al desafiar las 
normas de recato y decencia que deben regir en la conducta femenina. Por 



Kipus / 49

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

ejemplo, en las citas donde se dice que “la Chela volvía porque [...] seguía 
siendo un demonio. Un pecado en carne y hueso. Sobre todo en carne” 
(51) se puede observar cómo en torno a ella se crea un campo semántico 
de  corrupción moral, tentación y pecado. La figura del demonio como 
símbolo del mal refuerza la idea del cuerpo sexualizado de la Chela como 
fuente de la tentación, lo prohibido y la corrupción moral. 

Los juicios de las mujeres jóvenes y de las viejas chuchumecas sobre 
la Chela se convierten en un mecanismo igual de destructivo que los este-
reotipos que los hombres le atañen. La envidia y el odio operan como una 
herramienta que mantiene el sentido cosificador al recordarla únicamente 
como objeto de admiración u odio. Todo esto refleja cómo la Chela es so-
metida a un proceso deshumanizador en donde pierde cualquier rasgo de 
identidad y su figura la representan un conjunto de características físicas. Se 
puede entender que estas reducciones de la Chela a objeto, según Morán 
Paredes (2006), es solo una de las formas de despersonalización esperpénti-
ca en donde el sujeto puede ser cosificado, animalizado o amuñecado.

Junto a la cosificación, su figura además queda relegada a la pasivi-
dad, en donde su cuerpo solo existe para ser mirado, deseado y poseído. 
No tiene voluntad ni agencia sobre su vida que termina siendo configu-
rada como cosa bajo las expectativas estéticas y eróticas de los hombres y 
el rechazo de las mujeres. Bajo estas consideraciones, las normas y valores 
sociales que la oprimen son el medio por el cual la figura del fantoche del 
que habla Dougherty (2008) encuentra su realización en la Chela. Sin voz 
ni agencia sobre su vida, reducida a un conjunto de rasgos físicos que la 
estereotipan como objeto de deseo, privada de autenticidad y voluntad 
propia, la Chela refleja la figura del humano afantochado, es decir, alguien 
a quien se le ha impuesto la figura del muñeco. 

El papel de la Chela no se limita a ser víctima de un arquetipo, 
normas y valores sociales, sino que funciona como elemento que expone y 
critica esos mecanismos de poder y dominación. En la Chela el amuñeca-
miento no llega a su culmen porque, a diferencia del resto de personajes, 
su condición de fantoche no es autoimpuesta y porque la Chela es capaz 
de sobreponerse a la trágica mojiganga que representa. Así se muestra en el 
estudio que hacen Cardona y Zahareas (1988), donde Max Estrella puede 
trascender al plano demiúrgico al ser consciente de cómo la alienación 
social degrada su situación individual. Para el propósito, las observaciones 
de Fernández Oblanca (2002) y Barros Ramalho (2005) son indispensa-



Kipus 59, enero-junio 2026

50 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

bles. El primero menciona que las deformaciones que proyecta el espejo 
cóncavo de Valle, extrae y refleja la esencia de los sujetos que, según Ba-
rros Ramalho, al mirarse en el espejo pueden acceder a la conciencia de 
su situación absurda y de entes alienados, como ocurre con la Chela tras 
escuchar:

Un chillido como si la Chela en ese ratito se despertara y descubriera de 
golpe lo que le había pasado en la vida. Como si por primera vez desde 
que tuvo doce años se viera en el espejo grandote de su dormitorio. 
(Ruales Hualca 2018, 32)

Este fragmento refleja un momento de súbita conciencia que podría 
estar ocurriendo en la mente de la Chela. El punto clave de esta cita radica 
en la frase: “Como si por primera vez desde que tuvo doce años se viera 
en el espejo”; se sugiere que la Chela a esa edad ya experimentó un des-
pertar simbólico que la confrontó con su realidad. Esa visión deformada 
que le produce el espejo de su persona la obliga a reflexionar sobre cómo 
su entorno la convierte en poco menos que un muñeco y finalmente a 
enfrentarse a su deshumanización como único recurso para liberarse de su 
condición de títere.

Como mencionan Cardona y Zahareas (1988), solo en el esperpen-
to el hombre se ve verdaderamente degradado, y quizá de esto la idea que 
menciona Dougherty (2008) al decir que la verdadera lucha esperpéntica 
no se trata tanto de permanecer noble, como de permanecer hombre co-
bre más relevancia. Pero para mantenerse humana, es preciso que la Chela 
abandone el cuerpo al que redujeron a títere, es decir, debe desdoblarse de 
su infancia afantochada. La conciencia que le produce la visión del espejo 
la desdobla y la ubica en una posición superior a su “yo” anterior, la “Che-
lita Linda” (Ruales Hualca 2018, 13), “que era como decir ella misma 
pero en muñeca” (32). 

La muñeca de la que se desprende Fetiche –nombre que recibe su 
estado demiúrgico– muestra en dos rasgos las mismas características cosifi-
cantes del arquetipo que representó. Por ejemplo, al ver que el cuerpo de 
la muñeca “era de porcelana como las tazas y decía ‘Made in France’ en 
el culo” (23) se advierte que la blancura y suavidad del material con que 
está hecha simboliza lo bello y delicado. Esto, junto a la etiqueta “Made 
in France” en la base de la muñeca, remite al arquetipo francés de femme 



Kipus / 51

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

fatale que representó la Chela, cuya belleza y sexualidad amenazadora está 
contenida en su “yo” anterior amuñecado.

En oposición a la Chela como soporte de belleza y sexualidad so-
brenatural contenida en la muñeca, tras el desdoblamiento vemos que:

ya no era la Chela. Era un esqueleto de pelo canoso. Un esqueleto 
blanco y fosforescente. Y lleno de pecas. Y forrado de pellejo sin plan-
char [...]. La Chela ya estaba a disposición de quien fuera, pero de-
masiado tarde. Vestida de quinceañera siendo un esperpento. Bruja 
parecía. (140, 143)   

Quizá la parte más significativa de la cita se encuentra en la identifi-
cación de la Chela como “un esperpento”. Los conceptos de la estética es-
perpéntica cuya naturaleza rompe con las ideas de perfección mediante la 
transgresión se traducen de la misma manera en la Chela al deconstruir su 
cuerpo normado. Esa descomposición de lo estético no la degrada como 
comúnmente ocurre con los personajes representados por el esperpento, 
sino que la reviste de su esencia desafiante y transgresora. La frase final en 
donde se la menciona como bruja le reatribuye a la Chela la agencia sobre 
sí misma que le había sido despojada. La transmutación a lo feo, lejos de 
ser monstruoso, en la Chela se vuelve un símbolo de control y poder con-
tenidos en la figura de la bruja. 

El siguiente elemento es definitorio en su transformación a demiur-
go, ya que le confiere la posición distanciada que le da objetividad e impa-
sibilidad sobre los personajes y sus acciones. La transformación de la Chela 
a Fetiche ocurre cuando su padre, don Ramírez, “hizo construir sobre el 
segundo piso una torre de cuento. Una torre con una hilera de ventanas 
del tamaño de un pañuelo. Una torre de piedra que por poco no tiene 
puerta (62).

Al pie de las ideas de Juan Bolufer (2000) sobre distancia y distan-
ciamiento, la esencialidad de Fetiche como demiurgo yace en las capaci-
dades que adquiere de la distancia. Esta posición alejada a la cual Juan 
Bolufer empata con la objetividad e indiferencia es lograda en la altura de 
la torre en donde se recluye a la Chela. La distancia de la torre la separa 
no solo física, sino emocionalmente del resto de personajes. La contempla-
ción desde “el aire” es solo una metáfora que produce la torre de la altura 
moral que alcanza la Chela al superar las condiciones sociopolíticas que la 
condenan al encierro. Al impedir que se vea como igual al resto de entes 



Kipus 59, enero-junio 2026

52 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

diegéticos desde la distancia, la adjetivación de Fetiche como jueza “dis-
tanciada”, además de contemplar a los personajes como grotescos, ahora 
puede expresarlos como tales mediante mecanismos de deshumanización 
como forma de exposición crítica de los fallos de la sociedad. 

 Uno de los grandes atisbos del poder de Fetiche se ve mediante 
la deformación general que hace de los agentes y el espacio narrativo. 
Desde la posición elevada que le da la torre donde “oyó y espió la vida, 
pasión y muerte de Rioseco” (149), su capacidad de acción reorganiza y 
reconfigura el espacio y los personajes de la diégesis, percibiéndolo como 
un escenario donde:

No hay camas, ni sillas, ni armarios, sino las calles de Rioseco. Rioseco 
idéntico al verdadero. Rioseco en persona pero chiquito como rompeca-
bezas grande [...]. Aquí, desparramados en sus vidas pero sin moverse 
está toda su gente [...]. Montones y montones de muñecos y muñecas. 
Y todos tienen caras conocidas. Sí. Caras y cuerpos que vivieron en 
Rioseco [...]. Pero en lugar de carne son de trapo. De madera. De cau-
cho. De aserrín. (149-50) 

Desde la torre, la Chela no solo contempla, sino que transforma 
Rioseco. En tanto contenedora de la teoría esperpéntica, como menciona 
Juan Bolufer (2000) acerca de la misma, no halla funcionalidad ni tras-
cendencia en la crítica desde la mímesis de Rioseco. Solo mediante la rein-
terpretación antirrealista del esperpento es posible llegar a lo esencial de 
las cosas. De esta manera, al representar a los personajes como muñecos 
y al espacio como una maqueta del pueblo que habitan, refleja la verdad 
de las vidas y las limitaciones de estos fantoches humanos. Con todo esto, 
es claro que Fetiche adquiere el poder de control, creación y destrucción 
sobre el universo diegético.

Dichas capacidades se pueden observar mediante la siguiente cita 
en donde Fetiche confiesa que el destino de los personajes —no muertos, 
sino amuñecados— no fue producto de la sequía por sí misma:

 
No les mató la sequía solamente. Mejor dicho, yo envié la sequía. Yo 
fui la sequía y soy la lluvia. Me basta decir párese la lluvia y la lluvia se 
corta. Hágase el día y por los huecos, las ventanas y las puertas se ve 
que amanece. Yo soy lo que me da la santa gana. (29) 



Kipus / 53

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

En Maldeojo, la presencia de la lluvia y la sequía son formas simbó-
licas de renacimiento y destrucción que están bajo el control de Fetiche. 
Mientras que la lluvia representa la vida “cuando el sol endiablado bajaba 
la cólera, unas nubes bullangueras rompían el cielo y enseguida se sentía 
en los párpados el agua, el granizo, la vida” (129), la sequía se relaciona 
directamente como elemento de desolación. Cuando dice “yo envié la se-
quía” Fetiche demuestra su poder sobre el lugar. En este contexto, al decir 
“Yo fui la sequía y soy la lluvia”, Fetiche asegura representar el medio de 
desolación y de renovación de Rioseco. 

Junto a esto, la frase “—Esta sequía viene con dedicatoria” (129), 
se sugiere que no es un fenómeno natural sin dirección o propósito, sino 
un acto intencionado, con un objetivo específico con un grupo de per-
sonas en particular. De este modo, el control sobre los elementos que 
posee Fetiche ponen en relieve su capacidad para transformar la materia 
preexistente en una nueva. Tras haber experimentado la opresión y aco-
so, motivados por una estructura política deshumanizante, Fetiche decide 
convertirse en el agente de cambio del status quo que solo puede ocurrir 
en la ruina de lo viejo.

Sin embargo, con el contexto de la Chela, las capacidades creati-
vas de la demiurgo Fetiche pueden volverse conflictivas si consideramos 
que existen razones suficientes por las que su interpretación puede perder 
objetividad: “[La Chela] se había vuelto rencorosa, vengativa, resentida” 
(147). Visto de ese modo, que Fetiche adquiera además la voz narrativa 
comprometería la visión objetiva del ente demiúrgico. Para cumplir con el 
compromiso de distanciamiento, Fetiche renuncia a participar en la narra-
ción de los hechos delegando un narrador que se mantenga imparcial a los 
personajes y las situaciones que ocurrieron en Rioseco.

DESDE EL PRETIL

Bajo estas circunstancias, resulta imprescindible la presencia de un 
ente capaz de manipular el lenguaje deliberadamente deformador del es-
perpento como una herramienta para captar la esencia grotesca de Rioseco 
y sus personajes. Para que parte de la naturaleza demiúrgica de Fantoche 
pueda recibirla otro personaje, como mencionaba Etreros (1994), es nece-
sario que este conozca la dimensión histórica y cultural del mundo circun-



Kipus 59, enero-junio 2026

54 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

dante y sea capaz de extraer sus consecuencias, ya que solo así es posible 
que alcance una visión totalizadora. Además, volviendo a las consideracio-
nes de distanciamiento de Juan Bolufer (2000), se precisa que este agente 
se aleje del espacio narrativo para que no existan sesgos emocionales y para 
que asegure la percepción y reflexión adecuada del espectador.

De esta forma, la crítica sobre los valores culturales, así como las 
acciones y situaciones de cada personaje no quedan bajo el criterio subje-
tivo del observador, sino de la cualidad de los hechos mismos que expone. 
En estos términos, Fantoche es el candidato más idóneo para desempeñar 
la función como demiurgo en menor jerarquía, no solo porque su per-
sonalidad lo vuelve propenso a adoptar la figura que evoca su nombre y 
que con ella simbolice su subordinación a otro agente, sino porque aun 
siendo ajeno a la deshumanización de la Chela, conoce su historia y la de 
Rioseco en general. Para que la figura de Fantoche demiurgo no quede en 
la misma posición de Fetiche, primero tiene que ser amuñecado, siendo 
esta la metáfora perfecta para demostrar que su voluntad queda supeditada 
a Fetiche.

Pero primero se ha de agudizar su visión y su juicio sobre los he-
chos que, tal como expresan Morales Ladrón (1994) y Trouïllhet Manso 
(1999), se consigue mediante el alcohol o las drogas que catalizan y po-
tencian la distorsión y la deformación. Después de ser llevado a la casona 
de Fetiche, Fantoche ingiere una sustancia que esta le administra, tras lo 
cual lo “llevó gateando de sueño y borrachera hasta el ala de la casa que 
tenía los diez candados” (Ruales Hualca 2018, 39). El punto de interés 
de la cita se encuentra en los elementos con los que se parte hacia la confi-
guración de Fantoche como demiurgo. El brebaje que ingiere le produce 
un estado de alteración señalado en la borrachera de la que no sabemos si 
se recupera. Ese estado del que se intuye permanencia le otorga la visión 
distorsionada del esperpento por la cual se alcanza la esencia de las cosas. 

Más adelante se ejecuta el amuñecamiento de Fantoche cuya trans-
formación se observa con mayor fuerza cuando lo escuchamos decir: “Me 
siento muy raro. Me siento yo mismo pero también me siento otro. Mitad 
yo, mitad otro. Creo que me han cambiado el cuerpo o el interior” (148-
9). La voz de Fantoche nos dice que ha experimentado un proceso me-
diante el cual ya no es enteramente él, sino que una mitad suya pertenece 
a algo o alguien más. La identidad de ese “otro yo” se revela al ver que la 



Kipus / 55

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

alteración física se corresponde con las características del muñeco al verse 
“asustado por gusto, como si no fuera de trapo” (151).

El trapo que complementa su totalidad señala que parte de Fanto-
che es la de un muñeco que, sin embargo, aún retiene la suficiente auto-
nomía para no quedar privado de la conciencia individual a la que Fetiche 
no puede controlar. La expresión “como si no fuera de trapo” es una afir-
mación de Fantoche sobre su cuerpo. No queda espacio para suposiciones 
con respecto a su condición de muñeco porque en él no existen dudas de 
que sea uno a disposición de Fetiche. Esta jerarquía se puede observar en 
las connotaciones que surgen de la presencia de la Chela al ver que “se va 
acercando con pasos que estremecen como terremotos” (148). Tras eso 
vemos que sobre Fantoche, Fetiche: “Se agacha, me empinza y me coloca 
en el pretil de la iglesia” (150). 

La fuerza de los pasos y actos como agacharse para tomar a Fan-
toche con la punta de los dedos y colocarlo en el “pretil de la iglesia”, 
generalmente ubicado al borde del techo, crean un contraste entre ambos 
personajes en el que se observa que la figura Fetiche, además de ser física-
mente superior, tiene el control de Fantoche. Más importante aún es que 
con la ubicación en el pretil de la iglesia se establece que, aunque no esté 
a la misma altura que Fetiche en la torre, sí goza de una posición mucho 
más elevada ante el resto de personajes. De esta forma, posado en el pretil 
simbólicamente, Fantoche adquiere la altura suficiente para someter a los 
personajes y situaciones al revelador lenguaje del esperpento. En este caso, 
las consideraciones de Juan Bolufer sobre la necesidad de un narrador que 
no se inmiscuya en la historia se cumplen al ver el destino que le impone 
Fetiche a Fantoche.

Su designio queda claramente marcado en el siguiente fragmento 
donde Fetiche le dice: “Vos eres la memoria de Rioseco, Fantochito, cuen-
ta todo lo que has visto y oído en este pueblo infeliz” (151). Al asignarle 
a Fantoche ser “la memoria de Rioseco”, Fetiche no solo carga a este 
personaje con la tarea de registrar y comunicar el sufrimiento y decadencia 
del lugar, sino que lo convierte en un portavoz de la desdicha colectiva, 
lo cual lo establece como agente narrativo. Limitando narratológicamente 
al demiurgo al interior de la historia, Fantoche queda posicionado como 
narrador testigo de los personajes y hechos que tuvieron lugar en Rioseco. 
Con todo esto, Fantoche cumple con los requerimientos necesarios para 
funcionar como un demiurgo en segundo nivel. 



Kipus 59, enero-junio 2026

56 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

No hay que olvidar que pese a adquirir la calidad del demiurgo, 
Fantoche no goza, por así decirlo, de toda la plenipotencia que ostenta 
Fetiche. A diferencia de ella que tiene agencia sobre todo cuanto existe en 
la diégesis, las funciones de Fantoche se limitan al acto narrativo donde 
sí puede representar, por medio del lenguaje, el mundo diegético para 
mostrar su crudeza interior. No interfiere, sino que emplea un lenguaje 
descriptivo afín a las actitudes y comportamientos de los personajes para 
ayudarlos a presentarse en su verdadera imagen.

 
RIOSECO 

No existe demiurgia sin crítica social y solo al expresarla Fetiche y 
Fantoche pueden llegar al pináculo de la transformación a demiurgos. La 
distancia que impide que estos se identifiquen con los personajes y puedan 
mantener una aptitud objetiva no asegura que el espectador vaya a sentir 
lo mismo. La receptividad crítica del fondo de las imágenes esperpénticas 
en la audiencia se produce solo en la distancia estética que genera el de-
miurgo. Y esta distancia estética que refiere al distanciamiento, permite al 
demiurgo, a la par que contempla los aspectos grotescos de los personajes, 
implementar recursos de la farsa, el grotesco y otros elementos para enri-
quecer la parte visual de las presentaciones que hacen los personajes de sí 
mismos en sus acciones.

Según Iniarte Núñez (1998), esto puede observarse en los cambios 
bruscos de lo trágico a lo cómico grotesco y en la introducción de ele-
mentos ajenos a la tragedia clásica. Las intromisiones de lo fársico y otros 
recursos meta teatrales señalan a la obra como un vehículo para alcanzar 
la superación de una realidad ilusoria y no como una verdad en sí misma. 
Al destruir todas las posibilidades por las que el espectador pueda identifi-
carse con un personaje y con ello quedar su juicio limitado a una respuesta 
emocional, se encamina al espectador a una actitud reflexiva de los perso-
najes y hechos presentados. Así, mientras el demiurgo mira “desde el aire”, 
abstrae la verdad del fondo de las criaturas y situaciones para que el espec-
tador, consciente de la teatralidad que se efectúa en frente suyo, contemple 
“de pie” a los esperpentos como su igual y pueda reflexionar sobre ellos. 
Las consideraciones que hace Morales Ladrón (1994) sobre la distancia 
del demiurgo y la cercanía del espectador a las acciones del drama apuntan 



Kipus / 57

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

a la misma voz de Valle que, refiriéndose a una gestante demiurgia, dijo: 
“solo conmueve el infortunio de los iguales” (Serrano Alonso 2019, 130). 

Habiéndose ubicado los demiurgos en la posición que les corres-
ponde, solo queda situar al espectador en un lugar donde pueda apreciar el 
esperpento como si fuera parte de él. Esto se logra mediante la ruptura de la 
cuarta pared cuando Fantoche, comentando sobre los ruegos hechos a don 
Ramírez para que permita la participación de la Chela a reina del cantón, 
se dirige al público para decir que este último terminó aceptando: “como 
prueba de afecto a Rioseco y a ustedes amigos y fundadores del pueblo” 
(Ruales Hualca 2018, 44). Al situar al espectador dentro de la narrativa 
mediante la apelación directa de “ustedes amigos y fundadores”, su papel de 
inactividad como observador cambia de tal manera que queda identificado 
como parte de la degradación social apelando a su responsabilidad dentro 
del colectivo. Con esto el narrador advierte que la pasividad del espectador 
con la que acepta figuras y costumbres sociales deshumanizantes lo vuelve 
cómplice del malestar social. Ahora ha de verse reflejado en la narrativa junto 
a los personajes que de una u otra forma lo representan, y deberá reflexionar 
sobre esa realidad descarnada que muestra Fantoche. 

La mutación y el ocaso de valores empiezan en el desdoblamiento de 
la Chela a Fetiche. Su papel deconstructivo respecto a Rioseco se comple-
menta con la capacidad de Fantoche para revalorizar y exponer los modos 
y medios por los que ocurre la deshumanización de la Chela. Las formas 
de despersonalización que recaen en ella la terminan figurando como el 
humano al que se le impone la figura del fantoche, condición a la que, sin 
embargo, supera. En cambio, los habitantes de Rioseco representan el mu-
ñeco que busca comportarse como humano. Esa diferencia entre quienes 
son fantoches por elección y quien por obligación agrava la situación de los 
primeros que se autoimponen la caracterización del muñeco. Por ejemplo, 
la tensión interna de su propia artificialidad se genera cuando vemos que:

Los enamorados de la Chela bebían y conspiraban con papel y lápiz 
[sic] y regla. El pepe se mandaba unos dibujos de película llenos de es-
caleras y unos muñecos que eran ellos invadiendo la torre [...]. También 
se mandaban dibujos chistosos. El Gerardo Castañeda y el Constancio 
Mena de soldados mamarrachos disque defendiendo la torre. El Otto 
Paz en la punta de la torre vestido de príncipe azul y en lugar de una 
espada una botella de mallorca. En eso se pasaban los pendejos. (67) 



Kipus 59, enero-junio 2026

58 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

El arquetipo del caballero que rescata a la princesa del encierro es 
pasado por la distorsión grotesca que menciona Gil (1968), donde un per-
sonaje o circunstancia se subvierten para poner en relieve la valoración que 
se hace de los individuos y la situación. La base de la escena está construida 
en las historias caballerescas, donde las figuras heroicas, como el príncipe 
que rescata a la princesa, son reemplazadas por personajes degradados y 
patéticos. Capdevila (2017) señala que Valle-Inclán explora la distorsión, 
la sátira, la parodia —ambas con matices irónicos— y las deformaciones 
como técnicas que fisuran la tragedia para revelar una verdad más profun-
da y para exponer la naturaleza absurda de la condición humana.

Los escenarios que dibujan los enamorados de la Chela rayan en 
la fantasía y en la caricatura. Ver al príncipe azul que en lugar de espada 
lleva una botella de alcohol rebaja la figura del héroe al personaje ridículo. 
El valor esperpéntico que adoptan surge de verlos como “unos muñecos 
que eran ellos invadiendo la torre”. La ambigüedad que se produce al 
decir “unos muñecos que eran ellos” permite pensar que más allá de una 
representación visual de lo que se imaginan haciendo, es una declaración 
irónica sobre su naturaleza de muñecos. Finalizar con la expresión: “En 
eso se pasaban los pendejos”, sugiere una actitud pusilánime frente al lla-
mado del heroísmo, así como ingenuidad frente a la farsa que representan.

Los intentos de los héroes enamorados para rescatar a la Chela se 
quedan en acciones vacías cuando al exigirles que actúen realmente “se 
acojonaban y se ponían en coma de un golpe borrachísimos. Querían pa-
rarse y se iban contra las mesas, o se caían y no podían levantarse. Puro 
teatro” (Ruales Hualca 2018, 70). Los muñecos sueñan con el rescate 
porque no pueden enfrentar una situación que demanda valores como la 
valentía o la nobleza de los que carecen. La expresión final del narrador 
que indica que todo es “puro teatro” expone la teatralidad de la escena 
sobre la que ha de reflexionar el espectador. La parodia que representan 
los desdibuja hasta convertirlos en simulacros de muñecos cobardes y pa-
téticos que intentan actuar como héroes humanos. 

Además de las mujeres jóvenes a las que vimos anteriormente pre-
sentarse como muñecos, en el resto de mujeres conformadas por las viejas 
chuchumecas se articula el argumento en donde se expone que la raíz de los 
problemas sociales es ideológica, según Juan Bolufer (2000), blanco habi-
tual del esperpento. Sus acciones, lejos de ser prácticas de fe, se muestran 
como una serie de mecanismos de poder con los que se aliena al individuo. 



Kipus / 59

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

Por ejemplo, cuando discuten sobre el encierro de la Chela en la torre, una 
de ellas exclama: “A Dios Gracias que don Angelito Ramírez la encerró 
como se merecía” (Ruales Hualca 2018, 79). La aceptación del castigo no 
solo es señal de conformidad con los valores religiosos de por sí opresores, 
sino que refleja que la ideología del control social y la dominación ha sido 
interiorizada. La legitimación del castigo transforma la imposición de arque-
tipos a prácticas sociales deseables y, por ende, reproducibles.

Al final, la renovación social exige que esta se erija sobre un suelo 
exento de raíces ideológicas. Para tal fin, en tanto demiurgo, creador y 
destructor, Fetiche actúa sobre la materia preexistente en Rioseco. Al decir 
“Yo escupí el polvo en Rioseco” (19) es posible vincularlo con la sequía 
que envía al pueblo tras la que los santos quedan “sin cabeza, sin brazos y 
sin narices. Agujereados por la sequía” (21). La destrucción de los ídolos 
en estos fragmentos simboliza el colapso de los valores sobre los cuales se 
sustenta Rioseco. Este proceso llega a su punto máximo al ver que “Cristo 
se había ido de boca con la cruz encima [...] en el suelo boca abajo y parti-
do en diez pedazos. La cabeza parecía cortada con machete [...]. Ver tanta 
sangre por todo el cuerpo [de Cristo] hacía pensar que lo habían matado 
con saña” (22). 

La violenta imagen de un Cristo despedazado y mutilado refleja 
tanto la crítica directa a la decadencia moral de Rioseco como la necesidad 
de depurar los prejuicios que rigen y norman las expectativas y formas 
de percibir al otro. Así como los santos han sido desmembrados, la des-
trucción de esta figura religiosa encarna la caída de los valores que han 
gobernado el pueblo. La imagen de Cristo “matado con saña” sugiere una 
ruptura intencionada y violenta, una manifestación simbólica contra las 
normas y estereotipos que justificaron el acoso de la Chela en la novela. 
De este modo, el sufrimiento de la Chela se convierte en un catalizador 
que desmantela la corrupción social de Rioseco, revelando el problema de 
sostener valores caducos. 

La destrucción de los ídolos no solo representa el deterioro social 
que mediante estos se tienden a mantener, sino también la necesidad de 
reinterpretarlos y reconstruir una identidad individual desde la considera-
ción de la heterogeneidad y la individualidad del otro. Solo al cuestionar 
los valores y normas es posible reconfigurar el tejido social para alcanzar la 
liberación del humano de esa condición de figuras espiritualmente vacías.



Kipus 59, enero-junio 2026

60 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

DISCUSIÓN

La advertencia que hace Moret sobre la presencia del demiurgo en 
la Fetiche es acertada. Sin embargo, hay que destacar que Fantoche, como 
demiurgo que narra, es inevitablemente el elemento con el que Fetiche 
alcanza su plenipotencia. Sin la capacidad narrativa que en Fetiche se ve 
comprometida por el pasado de la Chela, la demiurgia en la novela no 
podría alcanzar el pináculo de su desarrollo. El lenguaje tendenciosamente 
esperpéntico que observan Villavicencio y Escobar Páez es visible en la 
caracterización de los personajes deformados y situaciones distorsionadas. 
No obstante, una observación sobre el mismo es que no se mantiene en 
una tonalidad directamente grotesca, sino que tiende a ser más simbólico y 
visual, adaptándose a las situaciones en las que los personajes se presentan. 

Junto a las investigaciones presentadas en el marco introductorio, 
se puede corroborar que, como apunto en el análisis que realicé sobre Qué 
risa, todos lloraban, es bastante común que Huilo Ruales aborde los pro-
blemas relacionados con la decadencia de valores reflejados en personajes 
alienados por una sociedad cuyos mecanismos de poder son cada vez más 
silenciosos y opresivos. Por otra parte, las consideraciones de pertinencia 
narratológicas permiten hablar no solo en Huilo Ruales, sino en el esper-
pento en general de un demiurgo con capacidades narrativas, consideran-
do los requisitos que plantearon Etreros y Juan Bolufer. 

 
CONCLUSIONES

En este análisis se demostró cómo la figura del demiurgo en la obra 
de Huilo Ruales parte de la comprensión de su situación como sujeto pre-
viamente alienado por un sistema de valores, arquetipos y estereotipos des-
humanizantes. Del mismo modo, se observó cómo la práctica, legitimación 
y normalización de estas normas y paradigmas resultan perjudiciales de ma-
nera general. A través de la figura de Fantoche como elemento con el que 
Fetiche evita comprometer la presentación objetiva de los hechos, se com-
probó que un personaje sí puede interpretar el papel del demiurgo y del na-
rrador al mismo tiempo. Este estudio no solo contribuye a la comprensión 
de la estética del esperpento manejada por Huilo Ruales, sino que también 



Kipus / 61

Kipus 59, enero-junio 2026

ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

abre la puerta a nuevas exploraciones sobre el concepto de demiurgo en la 
teoría de Valle-Inclán. b 

Lista de referencias

Barros Ramalho, Marcelo. 2005. “El esperpento valleinclanesco”. Revista de Estu-
dios Universitarios 31 (2): 43-60. https://periodicos.uniso.br/reu/article/
view/2651. 

Barthes, Roland. 1987. El susurro del lenguaje. Más allá de la palabra y de la escri-
tura. Barcelona: Ediciones Paidós. https://ayciiunr.wordpress.com/wp-con-
tent/uploads/2018/04/barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf.

Bruzos Moro, Alberto. 2005. “Modalidad irónica, medio paródico, fin satírico”. 
En La maravilla escrita, Antonio de Torquemada y el Siglo de Oro, coordinado 
por J. J. Alonso Perandones, J. Matas Caballero y J. M. Trabado Cabado, 
199-212. Universidad de León: Secretariado de Publicaciones y Medios Au-
diovisuales. https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8104.

Capdevila, Jaume. 2017. “El esperpento gráfico: breve historia de la caricatura con 
Valle-Inclán al fondo”. Anales de la Literatura Española Contemporánea 42 
(3): 565-89. http://www.jstor.org/stable/26636755. 

Cardona, Rodolfo, y Anthony Zahareas. 1988. Visión del esperpento. Madrid: Cas-
talia. 

Dougherty, Dru. 2008. “Valle-Inclán y la tragedia moderna”. Anales de la lite-
ratura española contemporánea 33 (3): 469-500. https://www.jstor.org/sta-
ble/27742566.

Escobar Páez, Fernando. 2017. “Huilo Ruales, cultor de la estética del esper-
pento”. El Telégrafo. https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/cultura/7/
huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento.

Etreros, Mercedes. 1994. “Las estrategias discursivas en las representaciones lite-
rarias de Valle-Inclán. Función y sentido del narrador demiurgo”. Docencia: 
Estudios de lengua y cultura españolas (12): 103-10. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=90847.

Fernández Oblanca, Justo. 2002. “Literatura y sociedad en el esperpento de Va-
lle-Inclán”. Literatura y sociedad, el papel de la literatura en el siglo XX. I 
Congreso Nacional Literatura y Sociedad. Coruña: Universidade da Coruña. 
http://hdl.handle.net/2183/11037.

Gil, I. Manuel. 1968. “En la base del esperpento”. Cuadernos Hispanoamerica-
nos (224-225): 611-22. https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-ba-
se-del-esperpento-982796/.

Iniarte Núñez, Amalia. 1998. Tragedia de fantoches. Estudio del esperpento valle-
inclaniano como invención de un lenguaje teatral. Bogotá: Plaza & Janés. ht-
tps://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/3130.

https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/2651
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/2651
https://ayciiunr.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf
https://ayciiunr.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/04/barthes-roland-el-susurro-del-lenguaje.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8104
http://www.jstor.org/stable/26636755
https://www.jstor.org/stable/27742566
https://www.jstor.org/stable/27742566
https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/cultura/7/huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento
https://www.eltelegrafo.com.ec/noticias/cultura/7/huilo-ruales-cultor-de-la-estetica-del-esperpento
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=90847
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=90847
http://hdl.handle.net/2183/11037
https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-base-del-esperpento-982796/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/en-la-base-del-esperpento-982796/
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/3130
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/3130


Kipus 59, enero-junio 2026

62 / Kipus ISSN: 1390-0102; e-ISSN: 2600-5751

DECLARACIÓN DE CONFLICTO DE INTERESES
El autor declara no tener ningún conflicto de interés financiero, académico ni per-
sonal que pueda haber influido en la realización del estudio.

Jiménez Coello, Hans D. 2024. “Huellas del esperpento en la novela Qué risa, 
todos lloraban de Huilo Ruales Hualca”. Tesis de grado. Universidad Nacional 
de Loja. https://dspace.unl.edu.ec/jspui/handle/123456789/30517.

Juan Bolufer, Amparo de. 2000. La técnica narrativa en Valle-Inclán. Santiago 
de Compostela: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Santiago de 
Compostela. https://www.academia.edu/4589811.

Morales Ladrón, Marisol. 1994. “El demiurgo como base para las teorías estéticas 
de James Joyce y Ramón del Valle-Inclán”. En Joyce en España: IV Encuentros 
de la Asociación Española James Joyce, editado por F. García Tortosa y A. R. de 
Toro Santos 1: 73-81. http://hdl.handle.net/2183/9276.

Morán Paredes, Ángel. 2006. “El esperpento cinematográfico: de El pisito a Cri-
men Perfecto”. Cuadernos de Documentación Multimedia 17: 3-24. https://
core.ac.uk/download/201189854.pdf.

Moret, Marlene. 2017. “Transgresiones y construcciones”. La casa. Revista de la 
Casa de la Cultura (27): 155-63. https://hal.science/hal-01682549v2.

Ortega Mantecón, Alfonso. 2021. Seducción y traición. Hacia una historia de la 
femme fatale en el cine. Toluca: Río Subterráneo / Universidad Panamericana. 

Oviedo, Ramiro. 2012. “De la imaginación periférica a la novela transnacional”. 
Ponencia presentada en Ecuador Francia, miradas cruzadas. Nanterre, Fran-
cia. http://eskeletraeditorial.com/pdf/orimagina.pdf.

Ruales Hualca, Huilo. 2018. Maldeojo. Quito: Eskeletra.
Serrano Alonso, Javier. 2019. “Valle-Inclán explica el esperpento”. Anales de la 

literatura española contemporánea 44 (3): 109-48. https://www.jstor.org/
stable/10.2307/26818727.

Trouïllhet Manso, Juan. 1999. “La génesis del esperpento en La Pipa de Kif”. En 
Valle-Inclán universal: La otra teatralidad, editado por C. Cuevas García y E. 
Baena. Málaga: Universidad de Málaga. https://www.cervantesvirtual.com/
nd/ark:/59851/bmcd8165.

Villavicencio, Manuel. 2017. “Narrar el miedo: representación de la ciudad de 
Quito en tres novelas ecuatorianas de los últimos años”. Acta Literaria 
(55): 69-90. https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55/0717-6848-acta-
lit-55-00069.pdf.

 Ynduráin, Domingo. 1999. “Préstamos en los esperpentos de Valle-Inclán”. En 
Valle Inclán universal: La otra teatralidad, editado por C. Cuevas García y E. 
Baena. Malága: Universidad de Málaga. https://www.cervantesvirtual.com/
nd/ark:/59851/bmcd8165.

Zavala, Iris M. 1970. “Valle Inclán y sus críticos”. MLN 85 (2): 279-86. https://
doi.org/10.2307/2908334.

https://dspace.unl.edu.ec/jspui/handle/123456789/30517
https://www.academia.edu/4589811
http://hdl.handle.net/2183/9276
https://core.ac.uk/download/201189854.pdf
https://core.ac.uk/download/201189854.pdf
 https://hal.science/hal-01682549v2. 
http://eskeletraeditorial.com/pdf/orimagina.pdf
https://www.jstor.org/stable/10.2307/26818727
https://www.jstor.org/stable/10.2307/26818727
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55/0717-6848-actalit-55-00069.pdf
https://www.scielo.cl/pdf/actalit/n55/0717-6848-actalit-55-00069.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcd8165
https://doi.org/10.2307/2908334
https://doi.org/10.2307/2908334

	Página en blanco



