
Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/andares

Se
cc

ió
n 

ab
ie

rt
a

Resumen

Este artículo explora la compleja relación que existe entre las mujeres de los 
pueblos indígenas en Ecuador y la justicia estatal e indígena, marcada por la 
continuidad del colonialismo, el racismo estructural y el patriarcado. A pesar 
del reconocimiento formal de la justicia indígena en las Constituciones de 1998 
y 2008, la violencia de género sigue afectando de forma desproporcionada a las 
mujeres indígenas. Por un lado, ellas enfrentan múltiples barreras de acceso a la 
justicia ordinaria; por el otro, pese al reconocimiento y la legitimidad que tiene 
la justicia indígena, reproduce desigualdades de género dentro de las dinámicas 
comunitarias. En este contexto, basándose en un análisis normativo acompa-
ñado de documentos históricos —como los testimonios de mujeres kichwas 
de la provincia de Chimborazo—, la presente investigación procura comprender 
de qué modo las mujeres indígenas, desde la organización comunitaria, buscan 
resignificar y transformar la justicia propia contra el patriarcado y el colonialismo, 
rescatando principios ancestrales y proponiendo mecanismos para promover 
territorios libres de violencia. A partir de ello, se constata que las mujeres indí-
genas encuentran en su justicia una esperanza liberadora, y están encaminadas 
en la lucha por fortalecerla desde una perspectiva de género, que conduzca las 
dinámicas comunitarias hacia una vida digna y libre de violencias.

Abstract

This article explores the complex relationship between indigenous women in 
Ecuador and state as well as indigenous justice, which is marked by the continuity 
of colonialism, structural racism and patriarchy. Despite the formal recognition 
of indigenous justice in the 1998 and 2008 constitutions, gender-based violence 
continues to disproportionately affect indigenous women, who on the one hand, 
face multiple barriers to access to ordinary justice. On the other hand, despite 

Palabras clave

justicia indígena
violencia de género
pluralismo jurídico
mujeres indígenas
patriarcado
colonialismo
plurinacional
derechos colectivos

Keywords

indigenous justice
gender violence
legal pluralism
indigenous women
patriarchy
colonialism

Entre la justicia ordinaria y el derecho propio:  
Mujeres indígenas luchando contra el racismo,  
el patriarcado y la impunidad en Ecuador
Between State Justice and Customary Law:  
Indigenous Women’s Struggles against Racism,  
Patriarchy, and Impunity in Ecuador 119-130
Recepción: 25/07/2025 • Revisión: 08/08/2025 • Aceptación: 06/10/2025 • Publicado: 05/01/2026

https://doi.org/10.32719/29536782.2026.9.10

Cristina Cucurí Miñarcaja
Universidad Andina Simón Bolívar  
Quito, Ecuador 
cristina.cucuri@gmail.com

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/andares
https://doi.org/10.32719/29536782.2026.9.10
mailto:cristina.cucuri@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1914-842x


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

120

Introducción 

En 1492, los invasores ibéricos llegaron a Abya 
Yala y sometieron, explotaron y humillaron a los 
pueblos originarios que habitaban este territorio. 
Juan Ginés de Sepúlveda, en su obra Demócra-
tes segundo o de las justas causas de la guerra 
contra los indios, justificó ideológicamente el so-
metimiento emprendido contra estos pueblos.1 
Esta visión colonial no solo legitimó la violencia 
física, sino que también sustentó un proceso de 
despojo sistemático que afectó profundamente la 
estructura comunitaria, cultural y política de los 
pueblos originarios.2 Como resultado, los pueblos 
de Abya Yala han padecido innumerables injus-
ticias históricas que les han impedido ejercer y 
desarrollar plenamente sus propias instituciones 
jurídicas, económicas, culturales y políticas; entre 
ellas, los sistemas de justicia indígena, que han 
permanecido ocultos y relegados a las prácticas 
y memorias colectivas.

A lo largo de la historia colonial, feudal y repu-
blicana del país, los pueblos indígenas han llevado 
a cabo múltiples movilizaciones y luchas orienta-
das a garantizar la continuidad de la vida de sus 
comunidades, frente a estructuras persistentes 
de dominación. Como señala Cristina Vega, “[l]a 
tradición patriarcal y colonial, antes y después en 
la República, se organizó en torno a la autoridad 
de los padres de las élites sobre los grupos mino-
rizados en lo doméstico y en el Estado”. 3

En esta trayectoria de lucha, el levantamien-
to indígena de 1990 marcó un hito significativo, 

1	 Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los indios, trad. Marcelino Menéndez 
y Pelayo (Alicante, ES: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2006 [1550]), https://n9.cl/ecxg61.

2	 Patricio Noboa, “La matriz colonial, los movimientos sociales y los silencios de la modernidad”, en Pensamiento crítico y matriz 
(de)colonial: Reflexiones latinoamericanas, ed. Catherine Walsh (Quito: Abya-Yala, 2005).

3	 Cristina Vega, “La ‘ideología de género’ y sus destrezas: El reaccionarismo religioso frente a los feminismos en movimiento”, 
en ¿Cómo se sostiene la vida en América Latina? Feminismos y re-existencias en tiempos de oscuridad, eds. Miriam Lang y 
Karin Gabbert (Quito: Fundación Rosa Luxemburg / Abya-Yala, 2019), 79.

4	 El “Mandato por la Vida”, elaborado por la Confederación de las Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE), se originó 
en el contexto de la gigantesca participación indígena de 1990. Centro de Desarrollo, Difusión e Investigación Social (CEDIS), 
“Victorioso levantamiento indígena”, Punto de Vista 9, n.° 421 (1990).

durante el cual se presentaron dieciséis deman-
das agrupadas en el denominado “Mandato por 
la Vida”.4 En la Constitución ecuatoriana de 1998 
se incorporaron algunas de las principales reivin-
dicaciones del movimiento indígena del Ecuador: 
por ejemplo, se reconocía a los pueblos indígenas 
y nacionalidades de raíces ancestrales dentro 
del Estado y se validaban de forma implícita las 
formas ancestrales de resolución de conflictos 
dentro de las comunidades indígenas. Una década 
después, con la Constitución de 2008, se logró 
otro avance en la legitimación y la defensa de los 
derechos de los pueblos y nacionalidades indíge-
nas en Ecuador. El cambio de un Estado “social 
de derecho” (1998) a un Estado “constitucional de 
derechos y justicia, social, intercultural y plurina-
cional” (2008) fundamenta un reconocimiento más 
robusto de la diversidad jurídica y la autonomía 
de los pueblos indígenas en la administración 
de justicia. 

Sin embargo, el colonialismo, el racismo, la 
explotación, la discriminación y la exclusión han 
tenido un impacto particularmente fuerte en la 
vida de las mujeres indígenas, quienes, junto a 
sus pares, han participado activamente en diver-
sas movilizaciones y luchas para reivindicar los 
derechos colectivos de los pueblos y nacionali-
dades. Así, desde las décadas de 1980 y 1990, en 
los territorios de las comunidades indígenas se 
han conformado diversas organizaciones de mu-
jeres, particularmente en algunas comunidades 
indígenas de la provincia de Chimborazo. Estas 
organizaciones han articulado reflexiones en torno 

the recognition and legitimacy of indigenous justice, it reproduces gender inequa-
lities within community dynamics. In this context, based on a normative analysis 
accompanied by historical documents -such as the testimonies of Kichwa women 
in the province of Chimborazo, this research sets out to understand how indigenous 
women, through community organization, seek to redefine and transform their 
own justice against patriarchy and colonialism, rescuing ancestral principles and 
proposing mechanisms to promote territories free of violence. On this basis, it 
shows that indigenous women find in their own justice a hope for emancipatory, 
and they are on the way to strengthening it from a gender perspective, which 
leads community dynamics towards a life of dignity and violence-free.

plurinational
collective rights

https://n9.cl/ecxg61


Entre la justicia ordinaria y el derecho propio

Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 121

al warmikunapak alli kawsay,5 demandando que, en 
lugar de vivir en armonía, están enfrentando el llaki 
kawsay,6 pues las vidas de las mujeres, sus familias 
y sus comunidades se ven afectadas por múltiples 
problemáticas como la violencia, las agresiones 
sexuales, los feminicidios, el racismo y la discrimi-
nación de género. Por ello, se plantea la urgencia de 
abordar y discutir estas problemáticas, asumiendo 
una corresponsabilidad entre los actores sociales, 
las comunidades y las autoridades comunitarias.

A nivel constitucional, la conquista de los dere-
chos colectivos y la justicia propia de los pueblos 
y nacionalidades indígenas del Ecuador constituye 
un avance significativo en términos de pluralismo 
jurídico y autodeterminación. Sin embargo, este 
reconocimiento formal plantea interrogantes esen-
ciales: ¿cuál ha sido la experiencia de las mujeres 
de los pueblos indígenas frente a los diferentes 
sistemas de justicia en Ecuador?, ¿cómo están 
enfrentando estas situaciones?

Frente a esta realidad, resulta necesario analizar 
cómo las mujeres indígenas, desde la organización 
comunitaria, están resignificando y transformando 
la justicia propia como una forma de resistencia 
frente al patriarcado y al colonialismo. 

Este artículo se construye desde un enfoque 
metodológico colaborativo, desde un “conocimien-
to situado y encarnado”,7 que reconoce la potencia 
del diálogo de saberes como principio metodoló-
gico y político. De este modo, rompe con la lógica 
extractivista y jerárquica de la investigación con-
vencional, y apuesta por una relación horizontal, 
en la que tanto la comunidad indígena como el o 
la investigadora se constituyen sujetos cocreado-
res de conocimiento.8 No se trata únicamente de 
producir datos, sino de generar pensamiento crítico 
desde las memorias, los sentires y las resistencias 
colectivas de los pueblos indígenas,9 de manera 

5	 Warmikunapak alli kawsay puede entenderse como el concepto de vida digna para las mujeres. Para las mujeres de los pueblos 
indígenas se refleja en la aspiración y generación de acciones para la búsqueda del equilibrio y armonía en la convivencia a 
nivel individual, familiar, comunitario y con el entorno (Pachamama).

6	 Llaki kawsay es equivalente a las violencias machistas y patriarcales. Desde la perspectiva de las mujeres indígenas, engloba 
conceptos como problema, tristeza, pena, dolor, aflicción, desdicha, sufrimiento, angustia y maltrato. Estas violencias generan 
desequilibrio y desarmonía en la convivencia individual, familiar, comunitaria y con la Pachamama.

7	 Donna Haraway, Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza (Madrid: Cátedra/ Universitat de València / Instituto 
de la Mujer, 1995). 

8	 Joanne Rappaport y Abelardo Ramos, “Una historia colaborativa: Retos para el dialogo indígena-académico”, Historia Crítica 
29 (2005), https://tinyurl.com/8r2b2suy.

9	 Linda Tuhiwai Smith, A descolonizar las metodologías: Investigación y pueblos indígenas, trad. Kathryn Lehman (Santiago de 
Chile: LOM, 1999). 

10	 Fundada en 2002, la REDMUJCH articula a cerca de 1500 mujeres de comunidades indígenas. Está conformada por cuatro 
organizaciones territoriales de Chunchi, Guamote, Colta y Riobamba. 

11	 OIT, Convenio n.° 169 sobre pueblos indígenas y tribales en países independientes, 27 de junio de 1989, https://tinyurl.com/
wcvayut9.

12	 ONU Asamblea General, Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pueblos indígenas, 13 de septiembre 
de 2007, A/RES/61/295, https://bit.ly/45RNfjP.

particular los de las mujeres, posicionando sus 
voces como fuentes legítimas de conocimiento 
frente a los marcos hegemónicos que histórica-
mente las han silenciado. 

Mi posicionamiento no responde al de una ob-
servadora externa, sino al de una kichwa warmi 
(mujer indígena) profundamente implicada en este 
caminar como activista, comunera, dirigenta e 
integrante de la Red Provincial de Organizaciones 
de Mujeres Kichwas de Chimborazo (REDMUJCH)10 
desde hace casi dos décadas. Esta investigación 
es también un ejercicio de memoria y de siste-
matización crítica de nuestro proceso organizativo. 
Me sostengo en los saberes de nuestras mayo-
res, en las acciones colectivas, los reaprendizajes 
y los archivos vivos construidos por las mujeres 
kichwas de Chimborazo. Las fuentes que nu-
tren este análisis —historias de vida, diálogos en  
kichwa, documentos de memorias, documentos 
políticos y registros comunitarios— no solo infor-
man el contenido, sino que configuran el método 
mismo, porque provienen de una práctica viva de 
resistencia, creación y lucha por una vida digna en 
nuestras comunidades.

Niveles y avances del reconocimiento 
de la justicia indígena en Ecuador

Existen varios instrumentos internacionales que 
consagran los derechos de los pueblos indígenas, 
especialmente en lo referente a la administración 
de justicia indígena y la resolución de conflictos 
por parte de sus propias autoridades. Entre los 
principales instrumentos destaca el Convenio  
n.° 169 de la Organización Internacional del Trabajo 
(OIT) sobre los derechos de los pueblos indígenas 
y tribales, ratificado por Ecuador en 1998.11 Tam-
bién están la Declaración de las Naciones Unidas 
sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas12 y 

https://tinyurl.com/8r2b2suy
https://tinyurl.com/wcvayut9
https://tinyurl.com/wcvayut9
https://bit.ly/45RNfjP


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

122

la Declaración Americana sobre los Derechos de 
los Pueblos Indígenas de la Organización de Es-
tados Americanos (OEA);13 ambos tratados no son 
vinculantes, pero tienen una importancia ética y 
jurídica en su ámbito.

En cuanto al Ecuador, en la primera Consti-
tución ecuatoriana de 1830, el art. 68 definió a 
los pueblos indígenas como una “clase inocente, 
abyecta y miserable”, designando “a los curas pá-
rrocos como tutores y padres naturales”.14 Este 
artículo refleja claramente la exclusión de amplios 
sectores sociales, en especial de los pueblos indí-
genas, en la fundación de la República del Ecuador. 
El Estado naciente se proclamaba monocultural, 
castellanizado, racista y excluyente. Favorecía a la 
élite blanco-mestiza, mientras relegaba a las de-
nominadas “minorías”, es decir, a mujeres, pueblos 
afrodescendientes e indígenas.15

Impulsados por una larga trayectoria de exclu-
sión, impuesta por un Estado estructuralmente 
racista, los pueblos indígenas del Ecuador se arti-
cularon a nivel nacional y en 1990 protagonizaron el 
denominado “primer levantamiento indígena” con 
el objetivo de exigir el reconocimiento de sus de-
rechos colectivos. Esta movilización marcó un hito 
histórico, reafirmando su presencia como un actor 
político clave en el escenario nacional.16 Este logro 
se materializó en la decimonovena Constitución de 
1998, en la cual por primera vez se reconocieron 
los derechos colectivos y la justicia indígena. El  
art. 191, en su tercer párrafo, establece que 

[s]e reconocerán el arbitraje, la mediación y otros 
procedimientos alternativos para la resolución de 
conflictos, con sujeción a la ley. Las autoridades 
de los pueblos indígenas ejercerán funciones 
de justicia, aplicando normas y procedimientos 
propios para la solución de conflictos internos 
de conformidad con sus costumbres o derecho 
consuetudinario, siempre que no sean contrarios 

13	 OEA Asamblea General, Declaración americana sobre los derechos de los pueblos indígenas, 15 de junio de 2016, AG/RES.2888 
(XLVI-O/16), https://tinyurl.com/27k7924a.

14	 Ecuador, Constitución política del año 1830, Diario de la Convención Nacional 1830, 14 de junio de 1830, art. 68.
15	 Raúl Prada, “Umbrales y horizontes de la descolonización”, en El Estado: Campo de lucha, Álvaro García Linera, Raúl Prada, 

Luis Tapia y Oscar Vega (La Paz: CLACSO / Muela del Diablo / Comuna, 2010).
16	 CEDIS, “Victorioso levantamiento indígena”.
17	 Ecuador, Constitución política de la República del Ecuador, Registro Oficial 1, Suplemento, 11 de agosto de 1998, art. 191, https://

tinyurl.com/5h35be9n.
18	 Ecuador, Constitución de la República del Ecuador, Registro Oficial 449, Suplemento, 20 de octubre de 2008.
19	 CONAIE, Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente: Principios y lineamientos para la nueva Constitución 

del Ecuador por un Estado plurinacional, unitario, soberano, incluyente, equitativo y laico (Quito: CONAIE, 2007), https://tinyurl.
com/3r8a52nx.

20	 La propuesta de participación y decisión de las mujeres en el sistema de justicia indígena fue el resultado de un proceso de 
incidencia y lucha impulsado por la REDMUJCH en el marco de la Asamblea Constituyente del Ecuador. Esta iniciativa contó 
con el apoyo del CEDIS, en coordinación y alianza con el Comité Central de Organizaciones de Mujeres de la UNORCAC (Unión 
de Organizaciones Campesinas e Indígenas de Cotacachi), de la provincia de Imbabura, y AMNKISE (Asociación de Mujeres de 
la Nacionalidad Kichwa de Sucumbíos).

a la Constitución y las leyes. La ley hará com-
patibles aquellas funciones con las del sistema 
judicial nacional.17

Este reconocimiento de la justicia indígena 
se plantea en términos de otorgar funciones 
de justicia a las autoridades indígenas, pero sin 
concederles plena autonomía ni igual jerarquía 
frente a la justicia ordinaria. No obstante, la jus-
ticia propia se ha ejercido continuamente en 
los territorios de las comunidades, pueblos y 
nacionalidades indígenas.

Una década más tarde, la CONAIE, a través de 
su Propuesta frente a la Asamblea Constituyente, 
logró incluir en la Constitución de 200818 un reco-
nocimiento que amplía los derechos colectivos y 
la justicia indígena con función jurisdiccional, así 
como la declaratoria de Estado plurinacional, entre 
otros avances para las comunidades, los pueblos 
y las nacionalidades indígenas.19

Se pasó de un reconocimiento de la existencia 
ancestral de los pueblos indígenas dentro de un 
Estado unitario a la consolidación de un Estado 
plurinacional e intercultural que reconoce y ga-
rantiza una amplia gama de derechos colectivos, 
incluyendo su derecho propio. La Constitución 
de 2008 reconoce múltiples naciones dentro 
del Estado, ampliando sus derechos colectivos  
(art. 57), incluyendo la consulta previa, el derecho a 
la justicia propia con participación y decisión de las 
mujeres,20 la posesión de tierras y la participación 
en recursos naturales. Además, introduce el con-
cepto del Buen Vivir (Sumak Kawsay), alineado con 
la cosmovisión andino-amazónica. A su vez, realiza 
un reconocimiento explícito y de mayor jerarquía 
de la justicia indígena en los arts. 57 (num. 10) y 
171. En el primero, el Estado ratifica la facultad de 
los pueblos indígenas a “crear, desarrollar, aplicar 
y practicar su derecho propio o consuetudinario”, 

https://tinyurl.com/27k7924a
https://tinyurl.com/5h35be9n
https://tinyurl.com/5h35be9n
https://tinyurl.com/3r8a52nx
https://tinyurl.com/3r8a52nx


Entre la justicia ordinaria y el derecho propio

Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 123

es decir, la autonomía legislativa comunitaria, en 
tanto no contravenga “derechos constitucionales, 
en particular de las mujeres, niñas, niños y ado-
lescentes”, lo que eleva el derecho propio indígena 
a un nivel constitucional.21 Por otro lado, el art. 171 
establece que 

[l]as autoridades de las comunidades, pueblos 
y nacionalidades indígenas ejercerán funciones 
jurisdiccionales, con base en sus tradiciones 
ancestrales y su derecho propio, dentro de su 
ámbito territorial, con garantía de participación 
y decisión de las mujeres. Las autoridades apli-
carán normas y procedimientos propios para la 
solución de sus conflictos internos, que no sean 
contrarios a la Constitución y a los derechos 
humanos reconocidos en instrumentos interna-
cionales. El Estado garantizará que las decisiones 
de la jurisdicción indígena sean respetadas por 
las instituciones y autoridades públicas. Dichas 
decisiones estarán sujetas al control de constitu-
cionalidad. La ley establecerá los mecanismos de 
coordinación y cooperación entre la jurisdicción 
indígena y la jurisdicción ordinaria.22

Este reconocimiento otorga a las autoridades 
de comunidades, pueblos y nacionalidades in-
dígenas funciones jurisdiccionales, autonomía, 
autodeterminación y capacidad para resolver con-
flictos. No se establecen limitaciones respecto al 
tipo de casos que pueden tratar, salvo que haya 
violación de derechos humanos y/o ausencia de 
participación y decisión de las mujeres. La única 
instancia encargada de revisar las decisiones to-
madas por las autoridades indígenas es la Corte 
Constitucional. Este marco legal marca el inicio 
del proceso de pluralismo jurídico “constituciona-
lizado” en Ecuador. También se mandata a la ley 
prever “mecanismos de coordinación y coopera-
ción entre la jurisdicción indígena y la jurisdicción 
ordinaria”,23 fomentando un diálogo intercultural 
entre los sistemas jurídicos, que supere la lógi-
ca de subordinación impuesta históricamente. 
Sin embargo, la creación de estos mecanismos 

21	 Ecuador, Constitución, 2008, art. 57.
22	 Ibíd., art. 171.
23	 Ibíd.
24	 Ecuador, Código Orgánico de la Función Judicial, Registro Oficial 544, 9 de marzo de 2009, título VII, https://tinyurl.com/4w-

9tajd5.
25	 Allichina es el término utilizado en kichwa para designar el sistema de justicia indígena. Este concepto comprende la jurisdicción 

destinada a resolver diversos problemas y conflictos dentro de las comunidades, con el objetivo de preservar el equilibrio y 
la armonía en todos los ámbitos de la vida: personal, familiar, comunitario y en conexión con la Pachamama.

26	 Ecuador Instituto Nacional de Estadística y Censos (INEC), Encuesta Nacional sobre Relaciones Familiares y Violencia de Género 
contra las Mujeres (ENVIGMU): Noviembre, 2019 (Quito: INEC, 2019), https://tinyurl.com/m629u85b.

interculturales igualitarios sigue pendiente hasta 
el día de hoy.

También existen leyes como el Código Orgánico 
de la Función Judicial, que formaliza el reconoci-
miento de la jurisdicción indígena, la declinación 
de competencia y la justicia intercultural.24

La allichina25 constituye un sistema ancestral 
de derecho propio cuya esencia se encuentra en 
armonizar la vida, recomponerla y buscar nuevas 
formas de existencia. Este sistema se basa en 
las normas y los procedimientos propios de los 
pueblos y las nacionalidades, y cuenta con una 
larga trayectoria histórica y práctica dentro de 
los territorios indígenas. Además, está profunda-
mente arraigado en los conocimientos y saberes, 
la memoria colectiva, y el ejercicio de las quince 
nacionalidades y los dieciocho pueblos indígenas 
presentes en Ecuador.

La justicia indígena ha sido aplicada de ma-
nera continua y permanente en los territorios y 
en la vida familiar y comunitaria de los pueblos 
indígenas; fue operada al margen del Estado, in-
cluso antes de haber sido plenamente reconocida 
o formalizada por el Estado y la Constitución. No 
obstante, la colonialidad y el racismo que persisten 
en la sociedad ecuatoriana y sus instituciones han 
afectado en algunos casos el ejercicio pleno de 
la justicia propia por parte de las comunidades.

Violencia de género y obstáculos en el 
acceso a la justicia para las mujeres de 
los pueblos indígenas

En Ecuador, seis de cada diez mujeres han su-
frido al menos un acto de violencia a lo largo de 
sus vidas.26 Esta cifra es más alta en el caso de 
las mujeres pertenecientes a los pueblos y nacio-
nalidades indígenas, como podemos constatar en 
el siguiente gráfico:

https://tinyurl.com/4w9tajd5
https://tinyurl.com/4w9tajd5
https://tinyurl.com/m629u85b


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

124

Figura 1
Mujeres autoidentificadas étnicamente  
que han sido víctimas de algún tipo  
de violencia de género: física, psicológica,  
sexual y/o patrimonial

Indígena Afroecuatoriana Montubia Blanca Mestiza

67,8 %
66,7 %

62,9 %

59,7 % 59,1 %

Fuente: Ecuador INEC, ENVIGMU. 

La gravedad de esta situación se evidencia tam-
bién en los testimonios recogidos en los espacios 
comunitarios. Tal como se expresa en el siguiente 
diálogo, se ratifica la violencia cotidiana que enfren-
tan muchas mujeres: “Inclusive los maridos que 
han conseguido un amante golpean a la mujer y le 
dicen que ella es la culpable. Se llega a la separa-
ción. Las mujeres deben responsabilizarse de todo. 
Los maridos no quieren ayudar ni con la comida”.27

Por otra parte, más allá de las lesiones físicas 
visibles, la violencia deja secuelas profundas en la 
salud integral de las mujeres. Estas experiencias 
pueden desencadenar una serie de síntomas, entre 
ellos ansiedad, depresión, estrés postraumático, 
dificultades de memoria, dolores de cabeza, ten-
siones musculares, problemas respiratorios, alte-
raciones del sueño, pérdida del apetito e incluso 
pensamientos suicidas.28 Así lo refleja la siguiente 
historia de vida: “La violencia sicológica y las agre-
siones pueden llevar a decisiones de tomar veneno 
como alternativa para librarse de problema”.29

Por su parte, el movimiento de mujeres y fe-
ministas del Ecuador se ha consolidado como un 
actor político de relevancia, promoviendo diversas 

27	 En CEDIS, Agenda de equidad de género de las mujeres kichwas de Chimborazo (Quito: CEDIS, 2007), 39.
28	 Débora Tajer, Mariana Gaba y Graciela Reid, Impacto de la violencia de género en la salud de las mujeres: Una investigación 

en la ciudad de Buenos Aires (Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 2013), https://tinyurl.com/4hj87uhd.
29	 CEDIS, Agenda de equidad de género, 39.
30	 Ecuador, Código Orgánico Integral Penal, Registro Oficial 180, Suplemento, 10 de febrero de 2014, https://bit.ly/40p3Qrl.
31	 Ecuador, Ley Orgánica Integral para la Prevención y Erradicación de la Violencia contra las Mujeres, Registro Oficial 175, 

Suplemento, 5 de febrero de 2018, https://bit.ly/3IlRcDl.
32	 ONU Asamblea General, Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra la Mujer, 18 de diciem-

bre de 1979, Resolución 34/180, https://tinyurl.com/vf99rv8k.
33	 OEA Asamblea General, Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra la Mujer, “Convención 

de Belém do Pará”, 9 de junio de 1994, https://tinyurl.com/bdesxz6d.
34	 El Comercio, “El femicidio escandaliza a la sociedad, pero no logra sentencias”, El Comercio, 5 de enero de 2023, https://

n9.cl/5mm7ef.

acciones, políticas públicas y programas en defen-
sa de los derechos de las mujeres. En particular, ha 
desempeñado un papel crucial en la lucha contra 
la violencia hacia las mujeres, impulsando la in-
clusión del feminicidio como un delito tipificado 
en el Código Orgánico Integral Penal,30 junto con 
la sanción de penas específicas por primera vez 
dentro de esta normativa. Asimismo, en el año 
2018 logró la aprobación de la Ley Orgánica Integral 
para Prevenir y Erradicar la Violencia contra las 
Mujeres,31 cuyo objetivo principal es la prevención 
y eliminación de la violencia ejercida contra ellas 
en su diversidad en todos los espacios públicos y 
privados. A la par, se han desarrollado ordenanzas, 
resoluciones, protocolos y rutas de acción, entre 
otros mecanismos y medidas que buscan reforzar 
esta política pública. 

A nivel internacional, se destaca la ratificación 
de instrumentos de derechos humanos orientados 
a la protección de las mujeres, como la Conven-
ción sobre la Eliminación de Todas las Formas de 
Discriminación contra la Mujer,32 la Convención de 
Belém do Pará33 y otros instrumentos que refuer-
zan los compromisos del Estado. 

Sin embargo, pese a estos avances normativos, 
persisten vacíos estructurales preocupantes. No 
existen datos disponibles, actualizados ni conso-
lidados sobre los casos de feminicidio entre las 
instituciones estatales competentes, tales como 
la Fiscalía, el Ministerio del Interior, el Ministerio 
de la Mujer y el Consejo de la Judicatura. Cada 
institución administra sus propios registros de 
manera independiente, lo que limita el análisis 
integral del problema. Tampoco se dispone de 
información clara sobre el porcentaje de casos 
de feminicidio que han recibido sentencias ejecu-
toriadas dentro del sistema de justicia ordinaria. 
Según un artículo publicado por El Comercio en 
enero de 2023, la tasa de sentencias ejecutoriadas 
por feminicidio en Ecuador no supera el 30 % de 
los casos.34 El análisis de las sentencias existentes 
para 2017 por varias organizaciones de derechos 

https://tinyurl.com/4hj87uhd
https://bit.ly/40p3Qrl
https://bit.ly/3IlRcDl
https://tinyurl.com/vf99rv8k
https://tinyurl.com/bdesxz6d
https://n9.cl/5mm7ef
https://n9.cl/5mm7ef


Entre la justicia ordinaria y el derecho propio

Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 125

humanos muestra que las instancias judiciales no 
recopilan datos sobre la autodefinición étnica o 
las condiciones socioeconómicas de las víctimas, 
salvo muy contadas excepciones, lo que vuelve 
imposible decir qué porcentaje de las víctimas de 
feminicidio son indígenas35 e invisibiliza aún más 
la intersección entre violencia de género, racismo 
y exclusión estructural.

No obstante, según datos recopilados por la 
Asociación Latinoamericana para el Desarrollo Al-
ternativo (ALDEA), durante el año 2024 se registró 
un total de 274 mujeres víctimas de feminicidios 
resultado de las violencias machistas-patriarca-
les-coloniales y del sistema criminal en Ecuador.36 
Sin embargo, estos registros tampoco incluyen 
una perspectiva que permita identificar cuántas 
de estas víctimas pertenecían a pueblos y nacio-
nalidades indígenas.

Las mujeres ante la justicia estatal u ordinaria

Varios estudios académicos demuestran que 
las sobrevivientes de violencias de género son 
sistemáticamente revictimizadas por las institu-
ciones de justicia ordinaria.

No se emplean los medios adecuados para 
proteger a la víctima de sufrir revictimización 
al momento de recabar las pruebas. Además, 
la víctima es obligada a acudir a una serie de 
audiencias a revivir los hechos traumáticos de 
la violencia, por lo que se observa que los pro-
cedimientos son largos y provocan en ocasiones 
afectaciones a la psiquis de la víctima dando 
como resultado el atentar contra su vida, sin 
existir aún una condena ejecutoriada.37

Los casos judiciales en violencia de género 
pueden extenderse por años, lo que conlleva a 
la impunidad. Además, los administradores de 
justicia reproducen patrones socioculturales que 
culpabilizan a las mujeres, se traspapelan docu-
mentos y, como consecuencia, muchas mujeres 
abandonan el proceso de denuncia.

Es decir, si ya resulta complejo para las mujeres 
no indígenas conseguir que se les haga justicia 

35	 Susana Godoy, La respuesta judicial del femicidio en Ecuador. Vol. III: Análisis de sentencias judiciales relativas a muertes vio-
lentas de mujeres ocurridas en el año 2017 (Quito: Taller de Comunicación Mujer / Comisión Ecuménica de Derechos Humanos 
[CEDHU], 2019), https://n9.cl/ff0nb.

36	 ALDEA, “2024, año mortal para mujeres y niñas en Ecuador: Al menos 274 feminicidios”, ALDEA, 28 de enero de 2025, https://
tinyurl.com/hvzrj363.

37	 Ronald Campoverde y José Luis Vásconez, “Prevención y revictimización en juicios de violencia de género y su implicación 
en la equidad constitucional”, Pacha. Revista de Estudios Contemporáneos del Sur Global 5, n.° 15 (2024): 22, https://doi.
org/10.46652/pacha.v5i15.320.

38	 Karla Encalada, “Racismo en la administración de justicia en el Ecuador: El caso de Riobamba” (tesis de maestría, FLACSO 
Ecuador, 2011), https://tinyurl.com/5d896ykh.

39	 El Universo, “Fiscalía delimita ámbitos para la justicia indígena”, El Universo, 13 de julio de 2010, https://tinyurl.com/5n6d2vtf.

en el sistema ordinario, para las mujeres de los 
pueblos y nacionalidades, las barreras son aún 
mayores. Entre estas dificultades se encuentran las 
barreras lingüísticas, códigos culturales distintos, y 
limitaciones económicas y de tiempo para seguir 
el proceso. Además, la justicia ordinaria presenta 
matices coloniales, patriarcales y racistas, lo que 
agrava la situación de las mujeres indígenas en su 
búsqueda de justicia. Como menciona Karla Enca-
lada, el racismo estructural en el sistema judicial 
ecuatoriano hace visibles las desigualdades y la 
exclusión que viven los pueblos y nacionalidades 
en la búsqueda de justicia.38

Difamación y marginación de la justicia 
indígena

Esta frustración ante la Función Judicial y la 
imposibilidad de conseguir justicia para amplios 
sectores de la población han dado lugar a lincha-
mientos y ajusticiamientos que a menudo se han 
confundido deliberadamente con la justicia indíge-
na en el discurso mediático o público, aunque en 
realidad no están relacionados, ya que esta última 
sigue procedimientos precisos. Durante el correís-
mo, la justicia indígena fue blanco de ataques y de 
un constante desprestigio por parte del Gobierno 
central y la Fiscalía General del Estado, en com-
plicidad con los medios de comunicación, con el 
fin de limitar al máximo su práctica y aplicación.39 

Asimismo, existe una fuerte campaña de des-
calificación hacia la justicia propia y las decisiones 
de los pueblos y nacionalidades. Desde las autori-
dades estatales, en complicidad con los medios de 
comunicación, se han emitido calificativos que de-
nigran la práctica de la justicia indígena, acusándola 
de ser salvaje, “propia de la Edad de Piedra”, y de 
perpetuar la barbarie en pleno siglo XXI, además de 
considerarla violatoria de los derechos humanos.

Un caso que ha resonado mucho en este con-
texto fue el homicidio ocurrido en la comunidad de 
La Cocha, provincia de Cotopaxi, en 2010, donde 
las comunidades resolvieron el caso y emitieron 
una sentencia. Las autoridades estatales no respe-

https://n9.cl/ff0nb
https://tinyurl.com/hvzrj363
https://tinyurl.com/hvzrj363
https://doi.org/10.46652/pacha.v5i15.320
https://doi.org/10.46652/pacha.v5i15.320
https://tinyurl.com/5d896ykh
https://tinyurl.com/5n6d2vtf


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

126

taron las decisiones adoptadas en el marco de la 
jurisdicción indígena e iniciaron un nuevo proceso 
en la justicia ordinaria, lo que incurrió en un doble 
juzgamiento, prohibido por la Constitución ecua-
toriana. Este hecho evidencia una disputa por el 
poder y control entre el Estado y la autonomía de 
las decisiones tomadas por los pueblos indígenas 
bajo sus propios procedimientos. Además, refleja 
dinámicas de tutelaje e invalidación de sus normas 
y procedimientos, al ser percibidos como “incapa-
ces” de decidir sobre sí mismos. En este contexto, 
emergen con contundencia los imaginarios colo-
niales raciales que sustentan la supremacía blanca 
y su pretensión de controlar y disciplinar a clases 
y grupos racializados, a los que se les atribuye, de 
manera colonial, una supuesta inferioridad en sus 
capacidades, creencias y formas de vida.40

Las mujeres ante la justicia de los pueblos 
indígenas o el derecho propio

Los sistemas de justicia indígena, según lo es-
tablecido en los arts. 1, 10, 57 (num. 10) y 171 de 
la Constitución de la República del Ecuador, se 
caracterizan por la implementación de normas, 
procedimientos, mecanismos y medidas propias 
de los pueblos y nacionalidades indígenas.41 Estas 
prácticas de sanación, sanción y reparación integral 
continúan vigentes en las comunidades y se mani-
fiestan en los diálogos cotidianos en sus idiomas, 
las memorias, los conocimientos, los saberes y las 
convivencias familiares y comunitarias. Asimismo, 
se reflejan en los mandatos, las resoluciones y los 
acuerdos adoptados por sus organizaciones. Estas 
normas, medidas y mecanismos propios son diná-
micos y vivos; se crean, se adaptan, se desarrollan 
y se implementan en los territorios de las comuni-
dades, los pueblos y las nacionalidades indígenas.

Sin embargo, en la aplicación de la justicia 
indígena existen también tensiones y desigual-
dades de género, lo que resalta la necesidad de 
construir sistemas, mecanismos y medidas pro-
pios que sean más equitativos y armoniosos, y 
que respondan efectivamente a las demandas de 
las mujeres indígenas. Según Aura Cumes, más 
allá de idealizar el sistema de justicia indígena o 

40	 Vega, “La ‘ideología de género’ y sus destrezas”.
41	 Ecuador, Constitución, 2008, arts. 1, 10, 57 (num. 10) y 171.
42	 Aura Cumes, “‘Sufrimos vergüenza’: Mujeres k’iche’ frente a la justicia comunitaria en Guatemala”, Desacatos 31 (2009), https://

tinyurl.com/2m73wsr3.
43	 En CEDIS, “Memorias de los talleres sobre mecanismos propios para la armonía familiar y comunitaria”, documento interno 

no publicado, 2024.
44	 Judith Salgado, “Violencia contra las mujeres indígenas: Entre las ‘justicias’ y la desprotección. Posibilidades de interculturalidad 

en Ecuador”, Revista Deusto de Derechos Humanos 6 (2017), https://doi.org/10.18543/aahdh-6-2009pp61-72.

rechazarlo categóricamente, es esencial partir de 
una reflexión profunda y crítica sobre las tensio-
nes existentes entre la justicia comunitaria y los 
derechos de las mujeres.42

En Ecuador, muchas mujeres indígenas cues-
tionan la desigualdad de género que persiste en el 
ejercicio de la justicia propia. Testimonios recogidos 
en las comunidades de la provincia de Chimborazo 
evidencian que, en numerosos casos, los resul-
tados que las mujeres esperan al acudir a sus 
sistemas de jsuticia comunitaria son inexistentes 
o desfavorables.

Estas voces denuncian situaciones en que las 
autoridades comunitarias reproducen estructuras 
patriarcales que limitan el acceso a una justicia 
equitativa, como se expresa en las siguientes in-
tervenciones: “A veces el cabildo es parte de la 
familia del marido y les defienden más a ellos”; 
“Cuando hay un problema le ven más a la mujer 
que al hombre, por ejemplo, en caso de adulterio, 
juzgan más a la mujer que al hombre. Cuando el 
varón es infiel, dicen: ‘El hombre, hombre es’”; “A la 
mujer sí le caen y le castigan muy duro. Ella nomás 
es culpable; el hombre no”; “Los cabildos integran 
mayoría por varones, los cabildos defienden a los 
hombres, la comunidad igual, hasta las mujeres 
defienden a los hombres”.43 Estos relatos reflejan 
una problemática estructural.

Como podemos evidenciar, las mujeres indí-
genas no gozan de alli kawsay (vida digna). Tanto 
dentro como fuera de sus territorios indígenas, 
enfrentan constantemente discriminación, racis-
mo, maltrato, violencia, exclusión y humillación. 
Además, la justicia indígena ha mostrado falencias 
importantes al resolver los casos que demandan 
las mujeres. El derecho propio también se ve atra-
vesado por el colonialismo, el patriarcado y el ma-
chismo, al igual que ocurre con la justicia ordinaria.

Las mujeres indígenas se encuentran en una 
encrucijada en su lucha por alcanzar una vida dig-
na. Como señala Judith Salgado, tanto la justicia 
ordinaria como la justicia indígena presentan de-
ficiencias significativas en la atención y resolución 
de casos de violencia contra las mujeres,44 lo cual 
limita el acceso efectivo a las justicias. Sin embar-

https://tinyurl.com/2m73wsr3
https://tinyurl.com/2m73wsr3
https://doi.org/10.18543/aahdh-6-2009pp61-72


Entre la justicia ordinaria y el derecho propio

Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 127

go, las mujeres de los pueblos y nacionalidades 
indígenas buscan transformar lo que identifican 
como su propia justicia, valorándola por su carácter 
local, su vínculo con el territorio, su inmediatez, 
accesibilidad y colectividad, y por ser desarrollada 
en su propio idioma.

En torno a las tensiones, acuerdos y disensos 
que han experimentado dentro de la justicia indí-
gena en los territorios y en el contexto del Estado 
plurinacional, las mujeres indígenas luchan por 
fortalecer el sistema de justicia indígena y a la 
vez librarlo de actitudes machistas, patriarcales y 
coloniales. Este es el mayor desafío para los pue-
blos indígenas, y especialmente para las mujeres: 
otorgarle una mirada justa, diversa, transformadora, 
liberadora, integradora y restauradora desde la 
perspectiva de las mujeres, hacia adentro de sus 
comunidades. Como señala Catherine Walsh desde 
el “género-muy-otro”,45 las mujeres de los pueblos 
y nacionalidades indígenas están generando me-
canismos propios frente a la violencia de género 
y su propio sistema de justicia.

Voces y resistencias  
de las mujeres indígenas

En abril de 2007, el pueblo ecuatoriano expresó 
en las urnas su voluntad de redactar la vigésima 
Constitución. En este contexto, las mujeres orga-
nizadas en REDMUJCH trabajaron colectivamente 
una propuesta para la Asamblea Constituyente.

Cuando esta se instaló oficialmente, las diri-
gentas de REDMUJCH emprendieron un viaje de 
más de 370 kilómetros —desde los altos páramos 
andinos hasta la costa del océano Pacífico— para 
entregar su propuesta. Este acto no fue solo polí-
tico, sino profundamente simbólico: un recorrido 
de esperanza y determinación, con la firme con-
vicción de avanzar hacia una vida digna en sus 
territorios comunitarios. 

Este proceso no estuvo exento de tensiones y 
acusaciones, tanto desde ciertos sectores del mo-
vimiento indígena como desde el movimiento de 
mujeres. Sin embargo, las dirigentas de REDMUJCH  
se mantuvieron firmes y activas en el proceso 
constituyente, tejiendo alianzas y defendiendo su 
propuesta. Gracias a este trabajo sostenido, logra-
ron que sus planteamientos fueran incorporados 
en la Constitución del 2008, específicamente en 
el art. 171, que reconoce la justicia indígena con 
participación y decisión de las mujeres.

45	 Catherine Walsh, “Sobre el género y su modo-muy-otro”, en Alternativas descoloniales al capitalismo colonial/moderno,  
ed. Pablo Quintero (Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2016).

Figura 2
Carta con que Alberto Acosta, presidente  
de la Asamblea Constituyente, reconoció  
a las mujeres de la REDMUJCH como 
ciudadanas asambleístas

Fuente: Archivo personal

Figura 3
Dirigentas de la REDMUJCH en Ciudad Alfaro, 
sede de la Asamblea Constituyente

Fuente: Archivo personal.

Este logro representa un hito fundamental para 
las mujeres indígenas del Ecuador, ya que no solo 
visibiliza su agencia política, sino que también abre 
el camino hacia una justicia propia con enfoque 
de género, en la que las mujeres pueden ejercer 
el acceso a la justicia, la toma de decisiones y 
el derecho a ser autoridades comunitarias. Todo 



Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

128

ello, desde sus propias voces, saberes, vivencias 
y realidades territoriales.

En el sistema de justicia indígena, la armonía es 
el fundamento esencial del Sumak Kawsay, enten-
dido como el Buen Vivir comunitario. La violencia 
de género genera procesos de desarmonización 
que afectan profundamente al territorio, la comu-
nidad, la familia y las personas involucradas. Por 
ello, prevenir y erradicar las violencias contra las 
mujeres es un pilar fundamental para preservar la 
armonía, el equilibrio y promover el Sumak Kawsay 
en las comunidades indígenas.

Basándose en la centralidad de este principio 
de armonía, las mujeres de las comunidades in-
dígenas de Chimborazo han rescatado, visibilizado 
y generado normas propias de convivencia dentro 
de sus territorios comunitarios. En algunas comu-
nidades indígenas se han recuperado principios 
fundamentales de convivencia comunitaria, tales 
como mana makana (prohibido pegar), mana piña-
na (prohibido despreciar) y alli kawsana (vivir bien).46 
Estos principios comunitarios son de importancia 
para la prevención de la violencia de género en las 
comunidades.

Las mujeres de Chimborazo han propuesto 
varios mecanismos y medidas propias para la 
erradicación de las violencias contra las mujeres, 
de modo que sean aplicadas por las autoridades 
comunitarias del sistema de justicia indígena ki-
chwa.47 Por ejemplo, se han planteado reformas 
de los reglamentos o estatutos comunitarios in-
dicando: 1. que los integrantes de los cabildos 
comunitarios o del Consejo de Gobierno Comu-
nitario deben estar integrados de manera pari-
taria y en el sentido del ayllu (familia), es decir, 
hombres, mujeres, adultos, jóvenes, adolescentes 
y niños; 2. que el sistema de justicia indígena 
kichwa debe resolver los problemas de las mu-
jeres, “warmikunapak llakikunata allichina kan”; 
3. que las autoridades comunitarias no deben 
dejar de conocer ni deben dejar de resolver los 
casos de violencias contra las mujeres; y 4. que 
las sanaciones, sanciones y reparaciones deben 
ser integrales y según la gravedad del problema. El 
mecanismo comunitario propio que han generado 
se denomina “Yanapay allí kawsaypak. S. O. S.  
comunitario: Vida libre de violencias”.

46	 REDMUJCH, “Memorias de los talleres sobre mecanismos propios por la vida libre de violencias y discriminaciones”, documento 
interno no publicado, 2024.

47	 CEDIS, “Memorias de los talleres”.
48	 ECUARUNARI, Resoluciones del Consejo de Gobierno Kitu (Quito: ECUARUNARI, 2018).
49	 CONAIE, “Resoluciones de la Asamblea Anual Ordinaria 2016: Saraguro”, CONAIE, 9 de julio de 2016, https://n9.cl/on22l; CONAIE, 

Mandatos del VI Congreso de la CONAIE: Zamora Chinchipe (Quito: CONAIE, 2017); CONAIE, Resoluciones de la Asamblea Anual 
Ordinaria 2023: Kitu (Quito: CONAIE, 2023).

Asimismo, por la lucha constante y la alianza 
de las mujeres indígenas, el Consejo de Gobierno 
de la Confederación de los Pueblos Kichwas del 
Ecuador (ECUARUNARI) resolvió en 2018 que las 
comunidades indígenas se declaran territorios 
libres de violencia machista y sexual, incluyendo 
el feminicidio. Del mismo modo, exigieron a las 
autoridades comunitarias garantizar justicia para 
las mujeres en sus territorios, advirtieron que la 
justicia indígena no debe ser utilizada para encu-
brir estos crímenes y demandaron una vigilancia 
estricta para que los casos de feminicidio sean 
conocidos y resueltos, asegurando la protección 
de las mujeres.48

Por otro lado, la CONAIE ha promovido resolu-
ciones y mandatos significativos sobre este tema 
en diversos espacios en años recientes. Entre 
ellos se destaca la ampliación de las funciones 
del sistema de justicia indígena comunitaria para 
abordar problemas como la violencia intrafamiliar 
y el feminicidio, con el compromiso de garantizar 
la imparcialidad. Asimismo, ha declarado a los te-
rritorios indígenas libres de violencia contra las 
mujeres e instó a las autoridades comunitarias a 
impulsar la creación de mecanismos propios para 
la prevención, protección, atención y reparación 
integral de las violencias hacia mujeres y niñas, 
desde la justicia indígena y las organizaciones co-
munitarias territoriales.49

La acción colectiva permanente de las mujeres 
de los pueblos y nacionalidades, en sus diversos 
espacios, abre la posibilidad de fortalecer normas 
propias para enfrentar la violencia de género, sus-
tentándose en la memoria, el conocimiento y la 
práctica cotidiana de los saberes, los principios 
colectivos y la filosofía de los pueblos.

Reflexiones finales

A pesar del reconocimiento constitucional del 
pluralismo jurídico y la justicia indígena —que otor-
ga a sus autoridades funciones jurisdiccionales para 
asegurar garantías de participación y decisión de 
las mujeres—, en la práctica persisten mecanismos 
estatales que subordinan, debilitan o deslegitiman 
el ejercicio del derecho propio. Esta desarticulación 
entre el reconocimiento legal y la implementación 

https://n9.cl/on22l


Entre la justicia ordinaria y el derecho propio

Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782 129

efectiva evidencia una continuidad de la coloniali-
dad del poder que coloca a los pueblos indígenas 
y particularmente a las mujeres en condiciones de 
vulnerabilidad, desprotección y exclusión.

Tanto la justicia ordinaria como la justicia indí-
gena se han mostrado ineficientes para atender 
las demandas en casos de violencias, violaciones 
y feminicidios que impiden a las mujeres indí-
genas acceder a una vida libre de violencia. La 
justicia ordinaria y la Ley Orgánica Integral para la 
Prevención y Erradicación de la Violencia contra 
las Mujeres, junto con sus instituciones, no han 
brindado respuestas efectivas y arraigadas frente 
a los problemas de violencia que ocurren dentro 
y fuera de los territorios de los pueblos indígenas. 
Asimismo, al interior de las comunidades, pueblos 
y nacionalidades, persisten dinámicas relacionales 
marcadas por el machismo, el patriarcalismo y 
el colonialismo, de modo que algunas prácticas 
y expresiones culturales continúan perjudicando 
la vida digna de las mujeres. A pesar de esto, las 
indígenas apelan a su propia justicia, reconociendo 
en ella una fuente de esperanza liberadora-trans-
formadora, pero conscientes de los desafíos que 
enfrentan.

Así, desde las organizaciones comunitarias, las 
mujeres indígenas están recuperando, revitalizando 
y reinventando en los territorios comunitarios las 
normas, los mecanismos y las medidas propias, 
con el fin de promover una vida digna, fortalecer la 
armonía comunitaria y construir una justicia integra-
dora y restauradora que respete y valore sus saberes 
y tradiciones. El presente trabajo de investigación 
pone en evidencia avances llevados a cabo en los 
últimos años a nivel provincial —con la incorpora-
ción de nuevos protocolos de acción comunitaria 
contra la violencia de género—, a nivel de la Sierra 
—en el contexto de la ECUARUNARI— y a nivel na-
cional —en el marco de la CONAIE, que ha emitido 
importantes declaraciones orientadoras contra el 
machismo, el patriarcado y la violencia de género 
en los contextos de los pueblos y nacionalidades—.

La participación de las mujeres indígenas de 
REDMUJCH en el proceso constituyente de 2008 
significó una ruptura frente al orden jurídico, pa-
triarcal y colonial dominante. Al posicionar sus 
voces y saberes como fundamentos legítimos, 
disputaron los sentidos tradicionales de justicia y 
ciudadanía. La inclusión del art. 171 fue un acto de 
resistencia territorial y política, no una concesión. 
Este logro reconfigura las relaciones de poder des-
de una praxis colectiva situada, orientada hacia el 
alli kawsay y la vida libre de violencias.

Es fundamental seguir avanzando por los cami-
nos trazados junto con las mujeres de los pueblos 
y nacionalidades indígenas, desentramando dentro 
de los territorios las tensiones y dificultades en 
la aplicación de los mecanismos propios por vida 
digna/alli kawsay, especialmente para las mujeres.

Referencias

ALDEA. “2024, año mortal para mujeres y niñas en Ecuador: 
Al menos 274 feminicidios”. ALDEA. 28 de enero 
de 2025. https://tinyurl.com/hvzrj363.

Campoverde, Ronald, y José Luis Vásconez. “Prevención y 
revictimización en juicios de violencia de género 
y su implicación en la equidad constitucional”. 
Pacha. Revista de Estudios Contemporáneos del 
Sur Global 5, n.° 15 (2024). https://doi.org/10.46652/
pacha.v5i15.320.

CEDIS. Agenda de equidad de género de las mujeres 
kichwas de Chimborazo. Quito: CEDIS, 2007.

—. “Memorias de los talleres sobre mecanismos propios 
para la armonía familiar y comunitaria”. Documento 
interno no publicado. 2024.

—. “Victorioso levantamiento indígena”. Punto de Vista 9, 
n.° 421 (1990).

CONAIE. Mandatos del VI Congreso de la CONAIE: Zamora 
Chinchipe. Quito: CONAIE, 2017.

—. Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente: 
Principios y lineamientos para la nueva Constitución 
del Ecuador por un Estado plurinacional, unitario, 
soberano, incluyente, equitativo y laico. Quito: 
CONAIE, 2007. https://tinyurl.com/3r8a52nx.

—. “Resoluciones de la Asamblea Anual Ordinaria 2016: 
Saraguro”. CONAIE. 9 de julio de 2016. https://n9.cl/
on22l.

—. Resoluciones de la Asamblea Anual Ordinaria 2023: Kitu. 
Quito: CONAIE, 2023.

Cumes, Aura. “‘Sufrimos vergüenza’: Mujeres k’iche’ frente a 
la justicia comunitaria en Guatemala”. Desacatos 
31 (2009): 99-114. https://tinyurl.com/2m73wsr3.

Ecuador. Código Orgánico de la Función Judicial. Registro 
Oficial 544, 9 de marzo de 2009. https://tinyurl.
com/4w9tajd5.

—. Código Orgánico Integral Penal. Registro Oficial 180, 
Suplemento, 10 de febrero de 2014. https://bit.
ly/40p3Qrl.

—. Constitución de la República del Ecuador. Registro Oficial 
449, Suplemento, 20 de octubre de 2008.

—. Constitución política de la República del Ecuador. Registro 
Oficial 1, Suplemento, 11 de agosto de 1998. https://
tinyurl.com/5h35be9n.

—. Constitución política del año 1830. Diario de la Convención 
Nacional 1830, 14 de junio de 1830.

—. Ley Orgánica Integral para la Prevención y Erradicación 
de la Violencia contra las Mujeres. Registro Oficial 
175, Suplemento. 5 de febrero de 2018. https://
bit.ly/3IlRcDl.

Ecuador INEC. Encuesta Nacional sobre Relaciones 
Familiares y Violencia de Género contra las Mujeres 
(ENVIGMU): Noviembre, 2019. Quito: INEC, 2019. 
https://tinyurl.com/m629u85b.

https://tinyurl.com/hvzrj363
https://doi.org/10.46652/pacha.v5i15.320
https://doi.org/10.46652/pacha.v5i15.320
https://tinyurl.com/3r8a52nx
https://n9.cl/on22l
https://n9.cl/on22l
https://tinyurl.com/2m73wsr3
https://tinyurl.com/4w9tajd5
https://tinyurl.com/4w9tajd5
https://bit.ly/40p3Qrl
https://bit.ly/40p3Qrl
https://tinyurl.com/5h35be9n
https://tinyurl.com/5h35be9n
https://tinyurl.com/m629u85b


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 119-130. e-ISSN: 2953-6782

Cristina Cucurí Miñarcaja

130

ECUARUNARI. Resoluciones del Consejo de Gobierno Kitu. 
Quito: ECUARUNARI, 2018.

El Comercio. “El femicidio escandaliza a la sociedad, pero 
no logra sentencias”. El Comercio. 5 de enero de 
2023. https://n9.cl/5mm7ef.

El Universo. “Fiscalía delimita ámbitos para la justicia indíge-
na”. El Universo. 13 de julio de 2010. https://tinyurl.
com/5n6d2vtf.

Encalada, Karla. “Racismo en la administración de justicia 
en el Ecuador: El caso de Riobamba”. Tesis de 
maestría, FLACSO Ecuador, 2011. https://tinyurl.
com/5d896ykh.

Ginés de Sepúlveda, Juan. Demócrates segundo o de 
las justas causas de la guerra contra los indios. 
Traducido por Marcelino Menéndez y Pelayo. 
Alicante, ES: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 
2006 (1550). https://n9.cl/ecxg61.

Godoy, Susana. La respuesta judicial del femicidio en 
Ecuador. Vol. III: Análisis de sentencias judiciales 
relativas a muertes violentas de mujeres ocurridas 
en el año 2017. Quito: Taller de Comunicación Mujer 
/ CEDHU, 2019. https://n9.cl/ff0nb.

Haraway, Donna. Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención 
de la naturaleza. Madrid: Cátedra/ Universitat de 
València / Instituto de la Mujer, 1995. 

Noboa, Patricio. “La matriz colonial, los movimientos sociales 
y los silencios de la modernidad”. En Pensamiento 
crítico y matriz (de)colonial: Reflexiones latinoa-
mericanas, editado por Catherine Walsh, 71-110. 
Quito: Abya-Yala, 2005.

OEA Asamblea General. Convención Interamericana para 
Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra 
la Mujer, “Convención de Belém do Pará”. 9 de junio 
de 1994. https://tinyurl.com/bdesxz6d.

—. Declaración americana sobre los derechos de los pue-
blos indígenas. 15 de junio de 2016. AG/RES.2888 
(XLVI-O/16). https://tinyurl.com/27k7924a.

OIT. Convenio n.° 169 sobre pueblos indígenas y tribales en 
países independientes. 27 de junio de 1989. https://
tinyurl.com/wcvayut9.

ONU Asamblea General. Convención sobre la Eliminación 
de Todas las Formas de Discriminación contra la 
Mujer. 18 de diciembre de 1979. Resolución 34/180. 
https://tinyurl.com/vf99rv8k.

—. Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos 
de los pueblos indígenas. 13 de septiembre de 
2007. A/RES/61/295. https://bit.ly/45RNfjP.

Prada, Raúl. “Umbrales y horizontes de la descolonización”. 
En El Estado: Campo de lucha, de Álvaro García 
Linera, Raúl Prada, Luis Tapia y Oscar Vega, 43-96. 
La Paz: CLACSO / Muela del Diablo / Comuna, 2010.

Rappaport, Joanne, y Abelardo Ramos. “Una historia colabo-
rativa: Retos para el dialogo indígena-académico”. 
Historia Crítica 29 (2005): 39-62. https://tinyurl.
com/8r2b2suy.

REDMUJCH. “Memorias de los talleres sobre mecanismos 
propios por la vida libre de violencias y discrimi-
naciones”. Documento interno no publicado. 2024.

Salgado, Judith. “Violencia contra las mujeres indígenas: 
Entre las ‘justicias’ y la desprotección. Posibilidades 
de interculturalidad en Ecuador”. Revista Deusto 
de Derechos Humanos 6 (2017): 61-72. https://doi.
org/10.18543/aahdh-6-2009pp61-72.

Tajer, Débora, Mariana Gaba y Graciela Reid. Impacto de la 
violencia de género en la salud de las mujeres: 
Una investigación en la ciudad de Buenos Aires. 
Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 2013. 
https://tinyurl.com/4hj87uhd.

Tuhiwai Smith, Linda. A descolonizar las metodologías: 
Investigación y pueblos indígenas. Traducido por 
Kathryn Lehman. Santiago de Chile: LOM, 1999. 

Vega, Cristina. “La ‘ideología de género’ y sus destrezas: El 
reaccionarismo religioso frente a los feminismos 
en movimiento”. En ¿Cómo se sostiene la vida en 
América Latina? Feminismos y re-existencias en 
tiempos de oscuridad, editado por Miriam Lang 
y Karin Gabbert, 51-86. Quito: Fundación Rosa 
Luxemburg / Abya-Yala, 2019.

Walsh, Catherine. “Sobre el género y su modo-muy-otro”. 
En Alternativas descoloniales al capitalismo colo-
nial/moderno, editado por Pablo Quintero, 165-81. 
Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2016.

Declaración de conflicto de intereses

La autora declara no tener ningún conflicto 
de interés financiero, académico ni personal que 
pueda haber influido en la realización del estudio.

https://n9.cl/5mm7ef
https://tinyurl.com/5n6d2vtf
https://tinyurl.com/5n6d2vtf
https://tinyurl.com/5d896ykh
https://tinyurl.com/5d896ykh
https://n9.cl/ecxg61
https://n9.cl/ff0nb
https://tinyurl.com/bdesxz6d
https://tinyurl.com/27k7924a
https://tinyurl.com/wcvayut9
https://tinyurl.com/wcvayut9
https://tinyurl.com/vf99rv8k
https://bit.ly/45RNfjP
https://tinyurl.com/8r2b2suy
https://tinyurl.com/8r2b2suy
https://doi.org/10.18543/aahdh-6-2009pp61-72
https://doi.org/10.18543/aahdh-6-2009pp61-72
https://tinyurl.com/4hj87uhd

	Página en blanco



