
Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/andares

Te
m

a 
ce

nt
ra

l

La bioética del transhumanismo  
o la bioideología neoliberal
The Bioethics of Transhumanism  
or Neoliberal Bioideology 27-38
Recepción: 24/07/2025 • Revisión: 01/08/2025 • Aceptación: 06/10/2025 • Publicado: 05/01/2026

https://doi.org/10.32719/29536782.2026.9.3

Xavier Brito Alvarado
Universidad Técnica de Ambato / Universidad de Málaga 
Quito, Ecuador 
lx.brito@uta.edu.ec

Ana María Sedeño Valdellós
Universidad de Málaga 
Málaga, España 
aldellos@uma.es

Palabras clave

bioética
transhumanismo
bioideología
biotecnologías

Keywords

bioethics
transhumanism
bioideology
biotechnologies

Resumen

Este ensayo analiza el impacto del transhumanismo y las biotecnologías en la con-
figuración contemporánea de la vida humana. Se parte de la premisa de que, en el 
contexto del neoliberalismo, estos avances han dejado de ser únicamente procesos 
científicos para convertirse en instrumentos ideológicos y económicos que trans-
forman los conceptos y las prácticas de la bioética, la política y la dignidad humana. 
El objetivo es examinar el transhumanismo desde una perspectiva crítica e histórica 
para identificar los riesgos bioéticos y biopolíticos de las biotecnologías en el contexto 
neoliberal. Se trata de un ensayo teórico y crítico basado en una cartografía bibliográ-
fica interdisciplinaria (filosofía, sociología, bioética y estudios de ciencia y tecnología). 
La estrategia hermenéutica permite confrontar los postulados del transhumanismo 
con los riesgos bioéticos y políticos derivados de su aplicación en este contexto. 

Abstract1

This essay analyzes the impact of transhumanism and biotechnologies on the 
contemporary configuration of human life. It starts from the premise that, in 
the context of neoliberalism, these advances have ceased to be solely scientific 
processes and have become ideological and economic instruments that trans-
form the concepts and practices of bioethics, politics, and human dignity. The 
objective is to examine transhumanism from a critical and historical perspective 
in order to identify the bioethical and biopolitical risks of biotechnologies in the 
neoliberal context. This is a theoretical and critical essay based on an interdis-

1	 Este trabajo es parte de la tesis doctoral en comunicación “Metamorfosis y transhumanización del ser humano (posthuma-
nización) en el cine de David Cronenberg”, desarrollada en la Universidad de Málaga. 

https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/andares
https://doi.org/10.32719/29536782.2026.9.3
mailto:lx.brito@uta.edu.ec
mailto:aldellos@uma.es
https://orcid.org/0000-0002-0005-0177
https://orcid.org/0000-0003-3897-2457


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678228

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

Introducción

Bienvenidos a Gattaca. Bienvenidos a una  
sociedad donde una sola gota de tu sangre 

puede determinar a qué edad morirás,  
con quién deberías casarte o qué trabajo  

deberías desempeñar porque es el más  
apropiado para tu constitución genética.  

Una sociedad donde una persona  
no genéticamente mejorada tiene muy pocas 

posibilidades de triunfar, o donde un diseño  
erróneo puede marcarte para toda la vida.

Andrew Niccol, Gattaca

Vivimos tiempos de incertidumbre y falta de 
certeza. El relato del progreso de la ciencia y del 
conocimiento originados en la modernidad ha 
puesto en duda el proyecto humanista. Los rápi-
dos avances científico-técnicos han causado una 
incapacidad de reflexión sobre su injerencia en el 
cuerpo y la psiquis. La visión darwiniana del Homo 
sapiens como cúspide de la evolución humana 
está en duda; todo parece indicar que estamos 
en camino al “Homo silicium”, una forma de vida 
que no solo sería nuestro futuro en el planeta, sino 
un paso para la colonización de otros planetas, el 
sueño de la ciencia y de la ficción. En este sentido, 
conceptos como transhumanismo, poshumanis-
mo e inteligencia artificial cada día reconfiguran 
nuestra cotidianidad, y empujan a buscar nuevos 
horizontes epistemológicos para entender la re-
lación humano-máquina.

Hombre de Vitruvio, de Leonardo da Vinci (1490), 
fue quizás la primera obra en plasmar la figura 
idealizada del cuerpo humano perfecto, una si-
metría anatómica que hoy buscan las biotecnolo-
gías. El relato científico de la modificación corporal 
dejó los relatos de ficción para situarse en una 
realidad que provoca una aceleración evolutiva, 
pero no biológica, sino tecnológica, que ha dado 
como resultado lo que Paula Sibilia ha llamado 
“el hombre posorgánico”, un ser cuyas caracterís-
ticas es poseer un cuerpo permeable, proyecta-
ble y programable genéticamente.2 Para Herminio  
Martins, la era de la tecnociencia tiene como ob-
jetivo central superar la condición humana con el 

2	 Paula Sibilia, El hombre postorgánico (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2008).
3	 Herminio Martins, Experimentum humanum: Civilização tecnológica e condição humana (Lisboa: Relógio D’Água, 2011). 
4	 Thomas Kuhn, La estructura de las revoluciones científicas (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 2004). 
5	 Martins, Experimentum humanum.
6	 Martin Heidegger, Ser y tiempo (Madrid: Trotta, 2003); Martin Heidegger, La pregunta por la técnica (Barcelona: Anthropos, 1994).

fin de encontrar un ser ideal, aséptico, artificial, 
virtual e inmortal.3 

La irrupción de la genética, la nanotecnología y la 
microelectrónica crean escenarios donde la capacidad 
de reflexión humana se ve limitada, de modo que no 
logra dilucidar las consecuencias de la reproducción 
artificial de la vida. Esta situación provoca el apare-
cimiento de temores sobre la dirección que están 
tomando las biotecnologías, un tema que no es nuevo; 
ya lo habían anunciado en la literatura Goethe, con 
Fausto (1790), y Mary Shelley, con Frankenstein (1818).

Thomas Kuhn sostiene que los avances cientí-
ficos implican un elemento rupturista de los con-
textos históricos en que se originan.4 En el caso 
de la revolución de las biotecnologías, muchas 
se pueden ubicar en el ámbito de la ficción, lo 
que dio lugar a una serie de narrativas utópicas y 
distópicas que han abierto el debate acerca de las 
posibles consecuencias sobre la vida. Cualquier 
perspectiva sobre el futuro de la humanidad se ve 
matizada por la realidad de que lo biológico y lo 
tecnológico se fusionan en un nuevo ser humano, 
de manera que los avances científicos se colocan 
en una línea tenue con respecto a la ética.

Como ha sostenido Martins, la superación de 
las ideas reduccionistas de la ciencia y la tecnología 
posibilita abrir las reflexiones y los análisis críticos 
sobre los discursos ideológicos de quienes promue-
ven, producen, financian y controlan la experimen-
tación tecnológica.5 Esta visión evoca una postura 
fáustica cuyo fin es superar la condición humana. 
No cabe duda de que los nuevos avances biotec-
nológicos han transformado de manera significativa 
a la humanidad, lo que lleva a preguntarse: ¿cuál 
es el ser humano que se proyecta para mañana? 

La filosofía de Martin Heidegger marcó un pun-
to de inflexión en el humanismo, al cuestionar 
la noción de “sujeto” como fundamento último. 
Heidegger mostró que el ser humano es un ser-
en-el-mundo atravesado por la finitud y la técnica, 
y no un ente absoluto, lo que crea una tensión con 
el transhumanismo, que busca superar la condi-
ción humana.6

ciplinary bibliographic mapping (philosophy, sociology, bioethics, and science 
and technology studies), and the hermeneutic strategy allows us to confront the 
postulates of transhumanism with the bioethical and political risks derived from 
its application in this context. 



Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 29

La bioética del transhumanismo o la bioideología neoliberal

Otra crítica a las ideas transhumanistas proviene 
de Claude Lévi-Strauss, quien, desde el estructu-
ralismo, continuó erosionando la confianza en el 
humanismo clásico. Al situar al ser humano como 
un elemento más dentro de los sistemas simbólicos 
y culturales, desmontó la idea del individuo sobe-
rano.7 El transhumanismo puede pensarse como 
una estructura ideológica en la que el discurso de la 
ciencia y la tecnología funciona como un sistema que 
ordena, clasifica y define lo humano y lo que puede 
llegar a ser, con lo que sitúa al sujeto en un conjunto 
de códigos genéticos y algoritmos tecnológicos.

Michel Foucault, desde el posestructuralismo, 
llevó más allá esta crítica, al declarar la “muerte 
del hombre” como categoría epistemológica, lo que 
conlleva la conversión de la vida en objeto de poder 
y control y la inauguración de la era de la biopolítica, 
clave para entender las dinámicas de control de 
las biotecnologías. Jean-François Lyotard, desde la 
perspectiva posmoderna, proclamó la crisis de los 
grandes relatos, incluido el humanismo.8 La frag-
mentación y la incredulidad frente a los metarrelatos 
dieron paso a múltiples narrativas que hoy encontra-
mos en la utopía transhumanista, como la promesa 
de la inmortalidad, las sociedades perfectas o la 
fusión definitiva con la máquina. No obstante, es 
importante tener en cuenta que todo esto podría 
dar lugar a procesos de poder y exclusión social.

Desde esta perspectiva filosófica, el debate 
actual sobre el transhumanismo puede entenderse 
como el último capítulo del ocaso del humanismo. 
Lo que está en juego no es solo la definición de lo 
humano, sino la posibilidad de que la vida quede 
absorbida por estructuras tecnocientíficas que 
reducen al ser a la categoría de recurso biopolítico 
y económico. Dentro de estas miradas también se 
alza el proyecto filosófico propuesto por Éric Sadin, 
que implica un ejercicio reflexivo y crítico —desde 
lo ontológico, lo ético y lo epistémico— sobre esta 
nueva era tecnológica, presentada como la gran 
utopía del “mundo perfecto”, pero en cierto modo 
desbocado e inseguro, un espacio donde se erigen 
los nuevos totalitarismos tecnológicos, que dejan 
a los sujetos en una situación de fragilidad.9 

Las posiciones a favor o en contra del uso de 
las biotecnologías parecen ubicarse dentro de la 
esfera del “tecnorromanticismo” que se forma a 

7	 Claude Lévi-Strauss, El pensamiento salvaje (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 1964).
8	 Jean-François Lyotard, La condición postmoderna (Madrid: Cátedra, 1989). 
9	 Éric Sadin, La humanidad aumentada: La administración digital del mundo (Buenos Aires: Caja Negra, 2017).
10	 Ibíd.
11	 Nick Bostrom, “Una historia del pensamiento transhumanista”, Argumentos de Razón Técnica 14 (2011), https://tinyurl.com/34aa7xwj.
12	 Xavier Brito Alvarado, “Transhumanismo y posthumanismo: Cartografías biotecnológicas”, Sociología y Tecnociencia 15, n.° 1 

(2025): 3, https://doi.org/10.24197/st.1.2025.1-15.
13	 Antonio Diéguez, Transhumanismo (Barcelona: Herder, 2022), 47.

partir de un entretejido tecnófilo, de idealismo, de 
los temores y la nostalgia por una sociedad tecno-
logizada que nos presenta un nuevo ethos para la 
humanidad: una utopía en que las biotecnologías 
ayudarán a construir sociedades justas y solidarias; 
y la distopía oscura de un futuro aterrador en que la 
civilización está dominada por tiranos tecnológicos. 
De esta forma, el transhumanismo y el poshumanis-
mo conducirían al ser humano a un asunto técnico 
antes que biológico y psicológico, lo que cambiaría 
el nivel ontológico, social y del ecosistema humano 
que Sadin llama “mundo posantropocéntrico”.10

Para Nick Bostrom, después de la publicación 
del Origen de las especies (1859) de Charles Darwin, 
cada vez se hizo más real y cercano el hecho de 
que la evolución natural no es el punto final de la 
humanidad, sino que esta puede pueda ser cambia-
da por la tecnología.11 “La promesa de Silicon Valley 
de ‘¡Innovar o morir!’ pasó a ‘¡Mejorar o morir!’, un 
eslogan seductor para millones de personas, donde 
las biotecnologías, la cibernética y la ética enfrentan 
nuevos desafíos”,12 que deben ser abordados por 
fuera de las posiciones radicales a favor o en contra.

Notas sobre el transhumanismo

El transhumanismo no es un concepto nuevo, 
pero se ha convertido en una moda académica 
aupada por una serie de discursos mediáticos 
propios del New Age: el agnosticismo fusionado 
con la física cuántica, la medicina paracelsista, la 
criogenia y la teosofía, que han difundido ideas, 
muchas de ellas fantasiosas, tergiversando su sen-
tido epistémico, social y tecnológico.

El transhumanismo es una filosofía de moda, la 
utopía del momento. Algunos llegan a considerar-
la como la cosmovisión de la época posmoderna, 
dominada por el culto a la técnica; el único gran 
relato posible tras el descrédito en el que han 
caído todos los demás.13

Considerar el transhumanismo como algo nue-
vo es engañoso. Desde la Grecia clásica se pensaba 
que el cuerpo era una especie de depósito de la 
mente; sin embargo, no fue hasta la modernidad 
cuando este discurso cobró fuerza. La novela La 
nueva Atlántida, de Francis Bacon, aludía en el  

https://tinyurl.com/34aa7xwj
https://doi.org/10.24197/st.1.2025.1-15


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678230

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

siglo XVII a una búsqueda para la prolongación de la 
vida mediante “baños de plantas”, lo que dio origen 
a una larga tradición filosófica que planteaba que 
el ser humano es un animal enfermo y que debía 
encontrar una solución a esta vida “miserable”.14

El transhumanismo como concepto apareció 
en 1926 cuando el biólogo John Haldane empezó a 
promover la necesidad de mejorar biomédicamente 
las condiciones biológicas del ser humano, para 
controlar los procesos evolutivos de la humanidad.15 

El biólogo y eugenista británico Julian Huxley 
defendía una nueva creencia destinada a superar 
las condiciones biológicas de los humanos.16 El 
objetivo de sus reflexiones era orientar la creación 
de un humanismo científico similar a una religión 
secular y evolutiva. El humanismo científico de 
Huxley se enfocaba en un sentido práctico basado 
en la moral de Francis Galton sobre la eugenesia, 
que buscaba dar una solución a la degradación 
biológica que sufría la sociedad aristocrática vic-
toriana.17 Galton promovía una política de carácter 
religioso y deontológico de la eugenesia; defendía 
su normalización y práctica para facilitar los naci-
mientos de sujetos más aptos y capacitados para 
recuperar la hegemonía internacional del Imperio 
británico. En sus reflexiones, Huxley intentó jus-
tificar la eugenesia como una forma humanística 
y científica necesaria para purificar la mente y el 
cuerpo tanto a nivel individual como social. 

Otro de los precursores del transhumanismo 
fue el jesuita y paleontólogo Pierre Teilhard de 
Chardin, quien incluyó variables tecnológicas para 
el mejoramiento humano; sin embargo, confiaba en 
la trascendencia de Dios como máxima expresión 
de vida.18 Para Teilhard de Chardin, los avances 
científicos estaban dando lugar a la creación de 
una superhumanidad en que los saberes y las tec-
nologías se integraban y unificaban con el fin de 
crear personas éticas y biológicamente superiores.

14	 Francis Bacon, New Atlantis (Montclair, US: Project Gutenberg, 2008 [1626]), https://tinyurl.com/3uxdudpp.
15	 John Haldane, Dédalo e Ícaro: El futuro de la ciencia (Oviedo, ES: Krk Ediciones, 2005).
16	 Julian Haxley, Religion without Revelation (Londres: Harper & Brothers Publisers, 1927).
17	 En 1883, propuso modificar los rasgos hereditarios en la especie humana. Eugenesia significa ‘buen nacer’ o ‘nacer bien’. 

Francis Galton, Inquiries into Human Faculty and Its Development (Londres: Macmillan, 1883).
18	 Pierre Teilhard de Chardin, El fenómeno humano (Madrid: Taurus, 1967).
19	 Francesca Ferrando, Philosophical Posthumanism (Nueva York: Bloomsbury, 2019), 27.
20	 En Nick Bostrom, “Why I Want to Be a Posthuman when I Grow Up”, en The Transhumanist Reader: Classical and Contemporary 

Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future, eds. Max More y Natasha Vita-More (Hoboken, US: 
John Wiley & Sons, 2013), 47.

21	 Juan Sebastián Hernández, “¿Es ‘humano’ el transhumanismo? Visión desde los orígenes y desarrollo del movimiento”, en 
Humanismo y transhumanismo: Reflexiones desde las ciencias humanas y sociales, comps. Gustavo Muñoz y Jesús Cifuentes 
(Medellín: Universidad Pontificia Bolivariana, 2022), 226.

22	 Ihab Hassan, Prometheus as Performer: Toward a Posthuman Culture (Atenas: The Georgia Review, 1997). 
23	 Donna Haraway, Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza (Madrid: Cátedra, 1995); Katherine Hayles, How We 

Became Posthuman: Virtual Bodies in Cibernetics, Literature and Informatics (Chicago: University Press, 1999); Rosi Braidotti, 
Lo posthumano (Barcelona: Gedisa, 2015).

Las principales claves para acceder a dicho obje-
tivo se identifican en la ciencia y la tecnología, 
en todas sus variables, como marcos existentes, 
emergentes y especulativos, desde la medicina 
regenerativa hasta la nanotecnología, la exten-
sión radical de la vida, la transferencia mental, 
la criogenia, entre otros campos.19

En sus trabajos artísticos y filosóficos, el futu-
rista iraní estadounidense Fereidoun M. Esfandiary 
utilizó el término transhuman para describir a una 
persona “que, gracias a su uso de la tecnología, 
valores culturales y estilo de vida, es un eslabón 
de la era poshumana”.20 Esfandiary incluso cambió 
su nombre a FM-2030 con la idea de

borrar su registro humano, codificado en su nom-
bre de familia (apellido), en el cual se guardaba 
su pasado humano, y cambiarlo por la cifra 2030, 
cuando cumpliría 100 años […]. FM-2030, más 
que un nombre, funcionaba como indicador de la 
esperanza en la inmortalidad; él estaba conven-
cido de que en 2030 ya estaría lista la criogenia.21

Otro trabajo germinal del transhumanismo fue 
el del filósofo Ihab Hassan, quien afirmaba que la 
humanidad debía buscar nuevas formas de evolu-
ción motivadas por dos aspectos: la imaginación y 
la ciencia.22 La interpretación del transhumanismo 
de Hassan se inspiraba en la crítica posmoderna 
al ideal humanista, iniciada por Michel Foucault, 
Jacques Derrida y Gilles Deleuze, quienes preten-
dían superar la noción de sujeto como categoría 
filosófica. Por ello, el transhumanismo tiene sus 
raíces en otros pensamientos: el espejismo, el eco-
logismo radical y el tecnofeminismo. Este último 
desprecia la diferencia sexual y aspira a superarla 
con la tecnología.23

En su sentido más amplio, el transhumanismo 
es un movimiento intelectual que desafía los lími-
tes naturales de la biología y la anatomía humanas, 
y propone superarlos mediante las biotecnologías. 

https://tinyurl.com/3uxdudpp


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 31

La bioética del transhumanismo o la bioideología neoliberal

Sus partidarios a menudo se asocian con movi-
mientos futuristas como la transferencia mental 
y la criogenia. Sin embargo, se diferencia de estos 
movimientos al centrarse en el presente, utilizando 
la ingeniería genética, la nanotecnología, la infor-
mática y la neurología como pilares fundamentales. 
Así, se presenta como un paso evolutivo hacia un 
estado posbiológico en el que biología y tecnología 
se fusionan en un cuerpo híbrido que abre la puer-
ta a una serie de disputas biopolíticas, económicas 
y culturales. El cuerpo se convierte en un objeto 
de experimentación radical que puede despojar al 
ser humano de su capacidad ontológica.

Este pensamiento se articula en tres postula-
dos: 1. la humanidad en su forma “natural” es obso-
leta y debe ser mejorada mediante la biotecnología, 
para desencadenar una evolución no biológica;  
2. la fusión entre el ser humano y la máquina debe 
ir más allá de una interfaz, buscando una integra-
ción continua, lo que implica que la tecnología se 
convierte tanto en un factor de hominización como 
en una forma de deshumanización; y 3. la creación 
de una ideología transhumanista que trascienda 
otras ideologías tradicionales, con el objetivo de 
articular una nueva visión de la humanidad y avan-
zar hacia una especie poshumana.

Frente a este panorama de incertidumbre se 
alza el riesgo de una ideología neoliberal radical y 
neocapitalista que, al negar las condiciones natu-
rales de la humanidad, busca mercantilizar la vida 
en beneficio propio mediante las biotecnologías. 
“Esa forma inhumana y deshumanizante de falso 
progreso científico-tecnológico conllevaría el ad-
venimiento de una sociedad poshumana terrible-
mente desigual, alienante e injusta”.24 

El transhumanismo no reflexiona sobre lo que 
es el ser humano, sino sobre lo que quiere y po-
dría llegar ser; el transhumanismo es el inicio, el 
tránsito hasta llegar al poshumanismo. 

Esta situación ha conducido a una serie de dile-
mas éticos. Rosi Braidotti argumenta que los cambios 
biotecnológicos pueden implicar una nueva especie 
humana, mediada por biotecnologías que diseñan 

24	 Albert Cortina, “El transhumanismo como bioideología del sistema capitalista actual”, Observatorio de Biopolítica, 2022,  
párr. 71, https://tinyurl.com/ynskmu57. 

25	 Braidotti, Lo posthumano.
26	 Gregory Stock, Redesigning Humans: Choosing Our Chindren’s Genes (Londres: Profile Books, 2002).
27	 Allen Buchanan, Beyond Humanity? The Ethics of Biomedical Enhancement (Nueva York: Oxford University Press, 2011); Allen 

Buchanan, Better than Human: The Promise and Perils of Enhancing Ourselves (Nueva York: Oxford University Press, 2011).
28	 José Galparsoro, “Posthumanismo, inmortalidad y naturaleza humana”, Isegoría 63 (2020): 452, https://doi.org/10.3989/isego-

ria.2020.063.09.
29	 Éric Sadin, La inteligencia artificial o el desafío del siglo: Anatomía de un antihumanismo radical (Buenos Aires: Caja Negra, 2020).
30	 Max More y Natasha Vita-More, eds., The Transhumanist Reader: Classical and Contemporary Essays on the Science, Technology, 

and Philosophy of the Human Future (Hoboken, US: John Wiley & Sons, 2013).
31	 Mark O’Connell, Cómo ser una máquina (Madrid: Capitán Swing, 2020).

no solo sujetos, sino también sociedades altamente 
complejas que entrarían en conflicto con otras que 
no han alcanzado este desarrollo.25 Esta situación 
tiende a agravarse por las imposiciones del capitalis-
mo avanzado y sus tecnologías biogenéticas. Gregory 
Stock26 y Allen Buchanan,27 entre otros, han debatido 
sobre el transhumanismo desde la perspectiva del 
mejoramiento humano, “[p]ero en ningún caso afir-
man que entre los objetivos del poshumanismo se 
encuentre alcanzar la inmortalidad”.28

Para Sadin, el debate transhumanista inaugura la 
era antropomórfica de la técnica, que se divide en 
tres escenarios: 1. el antropomorfismo aumentado 
o radical procura que las capacidades cognitivas 
funcionen como mecanismos cerebrales para ser 
más rápidos, eficaces y fiables; 2. el antropomor-
fismo parcelario establece que la tecnología debe 
garantizar las tareas para suplir las necesidades 
humanas; y 3. el antropomorfismo emprendedor 
propone que las acciones humanas se enfoquen 
en la automatización de la humanidad.29

El transhumanismo, de esta manera, se con-
vierte en una postura científica y filosófica que 
argumenta que la condición humana puede y debe 
ser potenciada y mejorada por las biotecnologías. 
Este pensamiento se ha convertido en un conti-
nuador del humanismo secular e ilustrado que 
coloca a la razón y el progreso como los funda-
mentos principales de la humanidad. Max More 
y Natasha Vita-More, dos de los defensores más 
importantes del transhumanismo, aseveran que 
este concepto no acepta limitaciones humanas 
como la muerte y las enfermedades, y explora 
alternativas para mitigar las fragilidades bilógicas 
de la humanidad.30 

Mark O’Connell lo conceptualiza como un movi-
miento que tiende a la liberación humana con res-
pecto a la naturaleza, que debe ser transformada 
empezando por el genoma humano, con el fin de 
garantizar una mejor calidad de vida y el máximo 
desarrollo tecnológico.31 Andy Clark ha señalado 
que el ser humano es capaz de incorporar una 
serie de prótesis para mejorar sus condiciones de 

https://tinyurl.com/ynskmu57
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678232

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

vida.32 Para el autor, las prótesis no solo se aplican 
a las capacidades corporales, motrices y percep-
tivas, sino que se expanden hacia las capacidades 
cognitivas y emocionales. Esto convierte al cuerpo 
en un lugar para aumentar la capacidad produc-
tiva, pero también abre la posibilidad de disputas 
biopolíticas, económicas y culturales que con-
vierten al sujeto en un objeto de experimentación 
radical a favor de las empresas biotecnológicas, 
despojándolo de su capacidad ontológica, algo 
que no es nuevo, sino una práctica recurrente en 
la historia de la humanidad.

El pensamiento transhumanista se basa en tres 
postulados. En primer lugar, el ser humano en su 
sentido natural es obsoleto y debe ser mejorado 
por la biotecnología, lo que desencadena en una 
evolución no biológica como prolongación artificial 
de la hominización, y convierte al cuerpo en un 
juego biopolítico como “umbral de modernidad 
biológica”, una especie de juego de estrategias 
políticas; “el hombre moderno es un animal en 
cuya política está puesta en entredicho su vida 
de ser viviente”.33 

Segundo, la fusión humano-máquina debe ir 
más allá de la interfaz, hasta encontrar una figu-
ra híbrida permanente que funcione de manera 
constante. Según Ray Kurzweil, esta posición im-
plica que el ser humano debe convertirse en parte 
integral de la máquina para que funcione como 
un software constantemente reprogramado.34 “Se 
trata de la culminación del fetichismo maquinista 
del movimiento cibernético nacido después de la 
Segunda Guerra Mundial, tal y como fue encarnado 
por Norbert Wiener y muchos otros matemáticos 
y filósofos”.35 De este modo, la tecnología se con-
vierte en el factor de hominización, pero también 
en la principal forma de deshumanización. 

El último postulado implica la creación de una 
matriz ideológica subyacente a otras ideologías 
(liberalismo, socialismo, conservadurismo, etc.), 
que articule las reflexiones sobre una nueva hu-
manidad. La ideología transhumanista promueve 
nuevos valores basándose en la idea que se trata 
de un tránsito hacia una especie poshumana. 

El transhumanismo implica un “intento de 
transformar sustancialmente a los seres humanos 

32	 Andy Clark, ¿Somos ciborgs natos? (Barcelona: Kairós, 2007).
33	 Michel Foucault, El nacimiento de la clínica (Buenos Aires: Siglo XXI, 2018), 33.
34	 Ray Kurzweil, La singularidad está cerca: Cuando los humanos transcendamos la biología (Berlín: Lola Books, 2012).
35	 Klaus-Gerd Giesen, “Le transhumanisme comme idéologie dominante de la Quatrième Révolution Industrielle”, Journal 

International de Bioéthique et d’Éthique des Sciences 3 (2018): 194, https://doi.org/10.3917/jibes.293.0189.
36	 Antonio Diéguez, Cuerpos inadecuados: El desafío transhumanista a la filosofía (Barcelona: Herder, 2021), 28.
37	 Max More, “Transhumanism: Towards a Futurist Philosophy”, Extropy 6 (1995): 32, https://tinyurl.com/yfzcujcc.

mediante la aplicación directa de la tecnología”.36 
Este concepto posee modelos y criterios entre los 
que destacan: 1. el tecnocientífico o cibernético, 
la inteligencia artificial, la ingeniería del software 
y la robótica, que buscan una hibridación huma-
no-máquina; y 2. el transhumanismo biológico, 
que pretende llevar a la humanidad a su más alto 
grado de evolución, y por ello defiende el biomejo-
ramiento basado en la medicina, la farmacológica 
y la genética. 

Sin embargo, en el transhumanismo hay diver-
sas corrientes de pensamiento. Por un lado está la 
corriente libertaria y democrática, propuesta por 
Nick Bostrom, Anders Sandberg y Kathryn Aegis, 
quienes argumentan que un acceso igualitario a las 
mejoras biotecnológicas no puede estar limitado 
por las condiciones sociopolíticas. Afirman que la 
tecnociencia enfocada en lo “poshumano” necesita 
de lugares para su discusión racional y lógica, la 
cual debe ser lo más colectiva posible para que 
las decisiones sean lo más consensuadas posi-
bles, con el fin de evitar cualquier posibilidad de 
catástrofes biotecnológicas. Apelan a los valores 
inscritos en el liberalismo: libertad de expresión, 
Estado de derecho y oposición al autoritarismo. 

En segundo lugar, el extropianismo se presenta 
como un progreso perpetuo, una autotransfor-
mación, un optimismo práctico y una tecnología 
inteligente, destinados a una sociedad abierta y 
democrática. El concepto de extropía fue acuñado 
por Max More y T. O. Morrow para diferenciarlo del 
de entropía y formalizar sus objetivos: 1. la expan-
sión de la vida humana; 2. la colonización espacial; 
3. el control sobre la naturaleza; y 4. la convic-
ción de que las transformaciones tecnológicas 
conducirán a un orden social determinado por la 
inteligencia. Estos principios conducirían a “apoyar 
procesos de coordinación social descentralizados 
y voluntaristas” y a “fomentar la tolerancia, la di-
versidad, la previsión, la responsabilidad personal 
y la libertad individual”.37 

Por último, el transhumanismo fascista es una 
contraposición al transhumanismo democrático 
radical. James Hughes advierte sobre la posi-
bilidad de unir los postulados tecnocientíficos 
y la idea del “superhombre”, lo que facilita el 
discurso de supremacía racial y económica de 

https://doi.org/10.3917/jibes.293.0189
https://tinyurl.com/yfzcujcc


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 33

La bioética del transhumanismo o la bioideología neoliberal

grupos que reivindican la selección electiva de 
los humanos.38 

Para Bostrom, la premisa inicial del transhu-
manismo es que el ser humano es una especie 
inacabada; el transhumanismo abre posibilidades 
para mejorar sus deficiencias y “reconoce y anticipa 
las alteraciones radicales en las condiciones de 
nuestra existencia como resultado de varias ciencias 
y tecnologías como la neurociencia y la neurofar-
macología, la nanotecnología, la ultrainteligencia 
artificial, los hábitats espaciales, entre otras”.39

El difuso concepto de bioética

El siglo XXI es el de la biotecnología, como lo ha 
denominado Jeremy Rifkin: una revolución que no 
se inspira en discursos futuristas ni de ficción, sino 
que implica el presente, donde el conocimiento 
se instaura dentro de una “matriz operativa” que 
desde la década de los 50 no ha dejado de ofrecer 
soluciones a los males que aquejan a la humanidad, 
pero que también ha abierto las puertas a una serie 
de interrogantes y miedos sobre los fines de las 
biotecnologías.40 La ciencia y todos sus artilugios han 
creado una serie de imaginarios sobre los miedos y 
las fantasías que han “colonizado” muchos de los 
debates sociales perpetuados gracias a las industrias 
culturales y sus relatos, anclados en un misticismo 
terrorífico sobre el fin de la humanidad.

Uno de los debates sobre la bioética parte de la 
premisa de Foucault según la cual, en el siglo XIX,  
el poder sobre el ser humano condujo a un posicio-
namiento sobre la vida y la muerte que permitió la 
instalación de un régimen de soberanía vinculado 
a la posibilidad de “hacer morir” o “dejar vivir”. Hoy, 
el paradigma de “hacer vivir” y “dejar morir” se ha 
consolidado como eje de los debates bioéticos. 

En este contexto, los entornos biotecnológicos 
hacen necesaria la novedosa teorización sobre 
la bioética propuesta por Van Rensselaer Potter, 
para no quedarse solo en un debate sobre la vida 
y la muerte, sino para, además, profundizar en 
las consecuencias políticas y económicas de las 
biotecnologías que han superado las narrativas de 

38	 James Hughes, “Contradictions from the Enlightenment Roots of Transhumanism”, The Journal of Medicine and Philosophy: 
A Forum for Bioethics and Philosophy of Medicine 35, n.° 6 (2010), https://doi.org/10.1093/jmp/jhq049.

39	 More, “Transhumanism”, 6.
40	 Jeremy Rifkin, La Tercera Revolución Industrial (Madrid: Paidós, 2009).
41	 Van Rensselaer Potter, Bioethics: Bridge to the Future (Nueva York: Prebtis Hall, 1970).
42	 Paula Rivero, Introducción a la bioética: Desde una perspectiva filosófica (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica / 

Universidad Nacional Autónoma de México [UNAM], 2021), 18.
43	 Tom Beauchamp y James Childress, Principios de ética biomédica (Barcelona: Masson, 1999).
44	 Clauss Offe, Partidos políticos y nuevos movimientos sociales (Madrid: Sistema, 1996), 172. Editorial Sistema, 1996), 9.
45	 Martins, Experimentum humanum. 

ficción.41 En este sentido, es más acertado consi-
derar a la bioética como “el estudio sistemático e 
interdisciplinario de las cuestiones morales, teó-
ricas y prácticas de las ciencias de la vida y de las 
relaciones de la humanidad”.42

Los principios de la bioética elaborados por Tom 
Beauchamp y James Childress se engloban bajo la 
teoría del principalismo: autonomía, beneficencia, 
maleficencia y justicia, que tienden a difuminarse 
en el contexto neoliberal por los intereses de las 
corporaciones biotecnológicas, que consideran a 
los sujetos como “portadores de códigos gené-
ticos”.43 La bioética ha sido reemplazada por una 
nueva biopolítica que cobra fuerza al destacar la 
formación de nuevos circuitos de bioeconomía y 
de una capitalización de las ciencias biológicas que 
convierte a los sujetos en portadores de material 
genético. La vida se convierte así en un objeto de 
deseo investigativo —de manera particular— de 
las corporaciones biotecnológicas, formando el 
fenómeno político-económico llamado biocapi-
talismo, que redefine la biopolítica y la bioética 
de la siguiente manera:

La posibilidad de “manipular más variables y 
parámetros de la sociedad civil”, la tendencia […] 
hacia una pérdida de la autoridad estatal porque 
quedaron menos “bases no políticas —y, por con-
siguiente, incuestionables e incontrovertibles— 
de acción de las que puedan derivarse axiomas 
metapolíticos (en el sentido de lo ‘natural’ o de 
lo ‘dado’) de la política”.44

Como ha sostenido Martins, la superación de 
las ideas reduccionistas de la ciencia y la tecnología 
abrió las puertas a reflexiones y análisis críticos que 
las relacionaban con los discursos ideológicos de 
quienes promueven, producen, financian y controlan 
la experimentación tecnológica.45 Esta visión evoca 
una postura fáustica cuyo fin es superar la con-
dición humana. No cabe duda de que los nuevos 
avances tecnológicos han transformado de manera 
significativa a la humanidad, lo que lleva a pregun-
tarse: ¿cuál es el ser humano que se proyecta para 
mañana? Los ideales promovidos por el discurso 
transhumanista tiene el respaldo de corporaciones 

https://doi.org/10.1093/jmp/jhq049


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678234

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

como Google, a través de 23andMe, dedicada al 
estudio del genoma humano; Calico, que investi-
ga modos de combatir el envejecimiento, y Calera 
Genomics, dedicada al estudio del genoma huma-
no; y —la más famosa— Neuralink, que desarrolla 
interfaces cerebro-computadora, con el objetivo 
de crear dispositivos que permitan a las personas 
interactuar con computadoras y dispositivos mó-
viles a través de sus pensamientos.

Bioideologías 

Hannah Arendt sostenía que el hombre del  
siglo XX había alcanzado la emancipación respec-
to a la naturaleza del mismo modo que lo había 
hecho respecto a la historia en el siglo XVIII.46 El 
pensamiento de Arendt formaba parte de una larga 
tradición filosófica de la modernidad, que había 
empezado con la doctrina de la “tabla rasa” de 
John Locke (1689), el “buen salvaje” de Jean-Ja-
cques Rousseau (1755), el “hombre máquina” de 
René Descartes (1747) y el “terreno constructivista” 
de Thomas Hobbes (1651). Todos estos pensamien-
tos colocaron al ser humano en el centro de un 
paradigma científico-físicalista.

Para los biólogos, los procesos de “evolución” 
requieren de “mutaciones” necesarias para “sobre-
vivir” y “adaptarse” a un nuevo “ambiente”; hoy es-
tas “mutaciones” no son naturales, sino que están 
marcadas por las biotecnologías. Como ha reflexio-
nado Barbara Stiegler, el presente y futuro de la 
humanidad son inestables, complejos e inciertos.47 
Los fundamentos de la ciencia en los inicios de la 
modernidad no han desaparecido, pero hoy tienen 
tres nuevos “herederos”: la macrociencia, la na-
nociencia y las biotecnologías han configurado un 
nuevo recorrido para la humanidad. “La revolución 
tecnocientífica no solo ha cambiado las ciencias y 
las tecnologías. Además, ha contribuido a generar 
un gran cambio económico y social”.48

Jürgen Habermas argumenta que las biocien-
cias están motivadas por los intereses del mer-
cado capitalista biotecnológico.49 Por ejemplo, la 
investigación con células madre desencadena una 
selección de embriones que plantea un dilema 
ético sobre la legitimidad de poder disponer de 
una futura vida humana. 

46	 Hannah Arendt, La condición humana (Barcelona: Paidós, 2005).
47	 Barbara Stiegler, “Hay que adaptarse”: Tras un nuevo imperativo político (Buenos Aires: Cebra, 2023).
48	 Javier Echeverría, La revolución tecnocientífica (Madrid: Fondo de Cultura Económica, 2003), 42. 
49	 Jürgen Habermas, El futuro de la naturaleza humana: ¿Hacia una eugenesia liberal? (Barcelona: Paidós, 2002).
50	 Roberto Esposito, Bíos: Biopolítica y filosofía (Buenos Aires, Amorrortu, 2006), 76.
51	 Stiegler, “Hay que adaptarse”, 14.
52	 Klaus Schwab, La Cuarta Revolución Industrial (Madrid: Debate, 2016).

El problema no radica en la intervención genéti-
ca y sus beneficios, sino en la voluntad de dominio 
sobre la vida que se inserta en las dinámicas del 
mercado neoliberal, y que determina las regulacio-
nes sobre el uso de las biotecnologías. Bajo estas 
ideas, muchos de los postulados transhumanistas 
asoman como “verdades” tecnocientíficas que no 
pueden ser refutadas, pero en el fondo construyen 
una ideología que intenta minimizar o eliminar 
decisiones sobre la condición humana en favor 
de las corporaciones, asumiendo al ser humano 
como un objeto de investigación. 

La adopción de teorías biológicas por parte de 
la política moderna —y, como sostenía Foucault, 
la presión de la “biohistoria”— ha creado “la era 
de un biopoder”. Este cambio de paradigma tuvo 
un punto inflexible con el nacionalsocialismo, que 
descartó la filosofía cartesiana y hobbesiana y se 
enfocó en la biología; en este sentido, “la experiencia 
nazi representa la culminación de la biopolítica”.50 

Arendt sostenía que las ideologías totalitarias 
no buscaban transformar la sociedad, sino la na-
turaleza del hombre. Del mismo modo, las bioi-
deologías persiguen “el poder de algunos hombres 
para hacer con otros hombres lo que les place”.51 
La irrupción masiva del pensamiento político biolo-
gicista después de la experiencia nacionalsocialista 
tuvo lugar con la revolución exacerbadamente 
biologicista y romántica de mayo de 1968, que 
coincidió con el baby-boom y el aumento de las 
masas de jóvenes receptivos a las nuevas ideas, 
entre ellas la zooideología de la liberación sexual, 
que al mismo tiempo rompió los lazos humanos 
primarios y fomentó el individualismo. 

De acuerdo con Klaus Schwab, asistimos a 
la revolución biotecnológica neocapitalista, que 
parte de las ganancias financieras con el fin de 
obtener un poder global matizado por las tecno-
logías físicas, biológicas y digitales, que dan origen 
a una bioideología apalancada en tres ámbitos: 
1. el control de la población para que sea más 
productiva y eficiente, regulando los nacimien-
tos y las muertes; 2. el control del individuo en 
sus dimensiones corporales y psíquicas; y 3. la 
creación de nuevas formas de vida, incluidas las 
artificiales.52 De esta forma, los derechos humanos 
se ubican desde un sentido biopolítico en “indivi-



Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 35

La bioética del transhumanismo o la bioideología neoliberal

duos definidos exclusivamente por su condición 
de seres vivientes”.53

Así, se pretende transformar la sociedad bajo 
un determinismo genético que despliega sus po-
líticas mediante la reivindicación de derechos, la 
propaganda, las biotecnologías y la ingeniería ge-
nética, matizadas por la revolución digital.

Las bioideologías deben más a la reelabora-
ción-superación-abandono del marxismo clásico 
por la Escuela de Frankfurt, a Gramsci —cuya 
importancia suele empero sobrevalorarse— y al 
multiculturalismo, que abandonan la lucha polí-
tica en torno a la economía llevándola al plano 
de la cultura. Le interesa más la modificación 
de la conciencia a través de la cultura que el 
cambio propiamente dicho de las estructuras. 
En realidad, se siente muy a gusto en el hiper-
capitalismo, que facilita su objetivo de liquidar 
toda clase de normas.54

El constante desarrollo de las biotecnologías 
conlleva el riesgo de una ideología neoliberal ra-
dical que reniegue de la condición natural de las 
personas y, con ello, una mercantilización de la 
vida humana para el beneficio económico de 
quien controle la investigación biotecnológica. En 
el contexto actual de los avances biotecnológicos, 
comienza a consolidarse una forma de explota-
ción de seres humanos: la creación de cuerpos 
destinados a ser usados y tirados como cualquier 
mercancía sin valor, socialmente marginados pero 
con un exceso de material genético.

La revolución biotecnológica capitalista que 
vivimos tiene una fase totalitaria que se manifiesta 
mediante una serie de capacidades para reducir 
y transformar la naturaleza humana más allá de 
las condiciones biológicas o anatómicas, llegando 
incluso a la conciencia. Este poder del capita-
lismo tecnológico ha demostrado su capacidad 
para condicionar las formas de vida biológicas 
y psicológicas, pero su objetivo es continuar un 
largo proceso histórico destinado a cuantificar y 
cualificar la vida humana, para lo cual despliega 
políticas y tecnologías que conforman un nuevo 
discurso en torno a las bioideologías y se expresa 
contra la dignidad de las personas, porque actúan 
de acuerdo con los intereses mercantilistas de las 
empresas biotecnológicas.

53	 Esposito, Bíos, 78.
54	 Dalmacio Negro, El mito del hombre nuevo (Madrid: Ediciones Encuentro, 2009), 49. 
55	 Albert Cortina y Miquel-Àngel Serra, ¿Humanos o posthumanos? Singularidad tecnológica y mejoramiento humano (Barcelona: 

Fragmenta, 2015), 57.
56	 Hayles, How We Became Posthuman, 80.
57	 James Lovelock, Novaceno: La próxima era de la hiperinteligencia (Barcelona: Paidós, 2021).

La ideología neoliberal radical del neocapi-
talismo convierte a los sujetos en productos de 
mercantilización, los reduce incluso al nivel de 
manufacturas. Estos procesos crean un escenario 
de globalización y gobernanza mundial que lleva a 
nuevas prácticas biopolíticas de gestión y gobierno 
de la vida. 

Albert Cortina y Miquel-Àngel Serra aseveran 
que las biotecnologías pueden crear una clara su-
perioridad biológica entre los humanos; al negar 
las condiciones naturales, se busca mercantilizarla 
en beneficio de pocos, a partir del individualismo 
reduccionista y materialista. “Esa forma inhuma-
na y deshumanizante de falso progreso científi-
co-tecnológico […] conllevaría el advenimiento de 
una sociedad poshumana terriblemente desigual, 
alienante e injusta”.55

La bioideología ha creado un nuevo gobierno de 
la vida mediante prácticas biopolíticas de gestión 
muy alejadas de las que Foucault planteó en el 
siglo XX: ahora se centra en el control individual 
de la genética. “[S]i antes el objetivo principal era 
controlar a los locos, los jóvenes, las mujeres, los 
nómadas y los anormales, en tiempos recientes 
este consiste, en cambio, en capturar lo inhumano, 
lo inorgánico, lo inerte, y en breve, los llamados 
elementos naturales”.56

La bioideología, en este caso, pretende aliviar 
y eliminar múltiples problemas de salud física o 
genética para ayudar al ser humano. En primera 
instancia, parece una forma de mejorar la calidad 
de vida de la población; sin embargo, hay muchas 
preguntas sin respuestas sobre sus bondades: 
por ejemplo, si estas prácticas se destinarán a la 
población necesitada o se concentrarán en unos 
pocos beneficiarios con posibilidades económicas, 
lo que abrirá una brecha de exclusión social.

Existen debates sociales sobre el desarrollo de 
la bioideología que van más allá del acceso a sus 
beneficios y se extienden a sus consecuencias, 
entre las que sobresalen las inteligencias sinté-
ticas y las formas de convivencia con la huma-
nidad. James Lovelock argumenta que esto abre 
una nueva era, el Novaceno, en la que humanos 
y máquinas coexistirán incluso para asegurar la 
supervivencia mutua.57



Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678236

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

Para la visión transhumanista, los hombres del 
futuro decidirán convertirse en las células de un 
organismo mayor, un cerebro planetario, una espe-
cie de nube virtual a la que ya no nos conectare-
mos a través de artilugios tecnológicos, pues cada 
ser poshumano será en sí mismo un híbrido, una 
especie de cíborg con telepatía mediante la cone-
xión a ese cerebro colectivo o mente en colmena.58

Las crisis políticas, económicas, energéticas y 
medioambientales, entre otras, abonan un terreno 
fértil para crear un imaginario del apocalipsis que 
justifique los avances biotecnológicos. Nikolas Rose 
ha señalado cómo este imaginario ha creado la 
idea de que la humanidad debe mejorar su futuro 
mediante la modificación genética y depositan-
do su esperanza en el desarrollo farmacológico.59 
Inaugurando una gubernamentalidad genómica 
enfocada en la regulación y vigilancia de la genética 
tecnológicamente asistida, para Sarah Franklin, 
Celis Lury y Jackie Stacey, los genomas de plan-
tas, animales y humanos —cuyas fronteras había 
asegurado en el pasado la historia natural— hoy 
se reaniman como formas de capital corporativo.60 

Según Mary Midgley, esta nueva ideología con-
lleva una reinterpretación de la bioética tradicional, 
así como de los derechos humanos y de la na-
turaleza, que se presentan como algo maleable y 
sin límites a favor de las investigaciones y de los 
intereses empresariales.61

Esta situación ya fue advertida por Bruno Latour, 
para quien la humanidad está abocada a formar 
sociedades entre “agentes humanos y no humanos”, 
creando formas de conexiones fluidas que en un 
determinado momento podrían hacer desaparecer 
las fronteras entre estos dos “especies”, lo que 
ocasionaría un caos no solo social, sino biológico 
y genético, pues lo fragmentaría todo.62

Esto es el resultado de la unión entre el Estado 
y la corporación privada, que ha dado paso a un 
superpoder en que la vida queda marginada a un 
plano de laboratorio; aparece una forma política 
de “apartheid genético” que limita los derechos 
humanos, dado que los intereses corporativos 
prevalecen sobre cualquiera de ellos. Los sujetos 
inmersos en esta ideología no son actores sociales 
sino estadísticas, seres manipulados en nombre 
de la ciencia y la tecnología. 

58	 Cortina, “El transhumanismo como bioideología”, 114.
59	 Nikolas Rose, Políticas de la vida (La Plata, AR: Editorial Universitaria, 2012).
60	 Sarah Franklin, Celis Lury y Jackie Stacey, Global Nature, Global Culture (Londres: Sage, 2000).
61	 Mary Midgley, The Myths We Live By (Londres: Routledge, 2004).
62	 Bruno Latour, Nunca hemos sido modernos (Buenos Aires: Siglo XXI, 2007).
63	 Observatorio de Biopolítica, “Bioideologías: ¿Qué son y cuál es su fundamento filosófico?”, Observatorio de Biopolítica, 20 de 

febrero de 2023, https://tinyurl.com/yc4we7yz.

Este nuevo apartheid genético conduce a un 
totalitarismo que no se ancla en la violencia para 
doblegar al sujeto, sino que apela a la forma de 
control silencioso de los deseos, las emociones y 
los sentimientos, mediante la aplicación de accio-
nes y tecnologías digitales que penetran la vida. 
Estas acciones solo se pueden llevar a cabo si 
los sujetos ofrecen su voluntad y permiten que 
se fragmente su existencia. Para concretar esta 
política deben eliminarse las instituciones que ejer-
cen de intermediadoras entre sujetos y Estados, 
como la familia, la educación e incluso la dignidad 
profesional. Se intenta despojar a los sujetos de 
su protección ante el totalitarismo corporativo.

Como ya se expresó, según Schwab, la bioi-
deología abarca tres ámbitos, que se desarrollan 
de esta forma:

1.	 Control de la población: Hay que gestionarla 
para que sea más productiva, eficiente y 
sumisa, de modo que los sujetos no opon-
gan resistencia a las tareas asignadas. En 
el fondo abarca el control de la natalidad y 
mortalidad no solo a partir de la aplicación 
de políticas, sino también mediante la apli-
cación de procesos biológicos. 

2.	 Control del individuo a nivel corporal y psico-
lógico: En este grupo se sitúan las siguientes 
bioideologías:
a.	 El ecologismo antihumanista, que consi-

dera a la humanidad un problema, dado 
que coloca al ser humano como un de-
predador al que hay que eliminar.

b.	 La ideología de género, que pretende 
cuestionar el concepto de una natura-
leza humana.

c.	 La ideología de la salud, que se ubica 
dentro de los discursos eugenésicos de 
sacrificar vidas nacientes y terminales a 
favor de una “calidad de vida”.

d.	 El transhumanismo y el poshumanismo, 
que buscan construir otra especie bio-
lógica con facultades superiores.

3.	 Control de la vida misma, en el que la tec-
nocracia gestiona los procesos biológicos y 
psicológicos de la especie humana.63

https://tinyurl.com/yc4we7yz


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Natural n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-6782 37

La bioética del transhumanismo o la bioideología neoliberal

Hay que asumir las bioideologías desde el poder 
político de los Estados, que históricamente han 
intentado controlar cuantitativa y cualitativamente 
a la población. Lo novedoso es que hoy en día 
este poder se comparte con empresas privadas, 
incluidas las armamentísticas. Hay que recordar 
que las bioideologías asumen un papel hasta cier-
to punto ocultas, tras acontecimientos que han 
sido abordados desde otros enfoques, como la 
geopolítica y la economía. Ejemplos de ello son la 
utilización de la esterilización forzada y la euge-
nesia en las primeras décadas del siglo XX en los 
países escandinavos; el control de la población de 
discapacitados, negros y homosexuales en Estados 
Unidos; y la política del hijo único en China, que 
ha provocado el feminicidio (aborto selectivo de 
niñas) y alterado el equilibrio poblacional entre 
hombres y mujeres. No han sido solo los nazis 
quienes han aplicado políticas de exterminio en 
nombre de mejorar la raza. Esta práctica ha sido 
común a lo largo de la historia de la humanidad.

Conclusiones

El análisis del transhumanismo y su relación con 
las biotecnologías muestra que nos encontramos 
ante una encrucijada histórica: el ser humano, al 
expandir sus fronteras biológicas gracias a la tec-
nociencia, se enfrenta a dilemas éticos sin prece-
dentes que redefinen lo que significa “ser humano”. 
La transición hacia un horizonte poshumano no es 
solo un proceso técnico, sino un fenómeno profun-
damente cultural, político y económico que pone 
en riesgo la dignidad y la equidad social.

En primer lugar, este ensayo permite concluir 
que las biotecnologías no son neutrales, sino que se 
inscriben en matrices de poder. El auge del bioca-
pitalismo y de las bioideologías neoliberales orienta 
la investigación hacia la mercantilización de la vida, 
anteponiendo los intereses corporativos al bienestar 
colectivo. Este desplazamiento plantea la amenaza 
de un “apartheid biológico”, en el que los avances 
en biomejoramiento se conviertan en un privilegio 
de las élites económicas, lo que aumentaría de 
manera exponencial las brechas sociales y políticas. 
Se evidencia que la bioética debe recuperar su rol 
crítico frente a la lógica del mercado. Ya no basta 
con discutir sobre la vida y la muerte en abstrac-
to: es imprescindible abordar la forma en que las 
biotecnologías configuran nuevas formas de des-
igualdad, control social y vulneración de derechos. 

64	 Oscar Wilde, The Soul of Man under Socialism (Londres: Verso, 2018 [1891]).

La bioética, en este sentido, debe concebirse como 
una disciplina interdisciplinaria, capaz de confrontar 
los discursos de poder y de construir horizontes 
normativos que defiendan la dignidad humana en 
contextos de acelerada innovación tecnológica.

Otro aspecto a resaltar es la necesidad de 
desmitificar el relato transhumanista. La narrati-
va de superación de los límites humanos encubre 
riesgos evidentes: la colonización del cuerpo y la 
conciencia por parte de corporaciones, la reduc-
ción del sujeto a mero portador de información 
genética y la instrumentalización de la vida como 
recurso económico. El ser humano no puede ser 
pensado únicamente como objeto de programa-
ción biotecnológica; se trata de un ser complejo 
cuya dimensión ontológica, ética y cultural excede 
cualquier pretensión tecnocrática.

Por último, la humanidad se enfrenta a una 
decisión ética colectiva. El dilema no es sobre el 
tipo de tecnologías que queremos desarrollar, sino 
sobre qué tipo de humanidad queremos preservar 
y proyectar. Esta nueva etapa parece sacada de los 
escritos de Oscar Wilde, para quien las máquinas 
en condiciones favorables se encargarían de todo 
trabajo no intelectual.64 La diferencia es que hoy 
el trabajo se expande también a lo intelectual. 

Referencias

Arendt, Hannah. La condición humana. Barcelona: Paidós, 2005.
Bacon, Francis. New Atlantis. Montclair, US: Project Gutenberg, 

2008 (1626). https://tinyurl.com/3uxdudpp.
Beauchamp, Tom, y James Childress. Principios de ética 

biomédica. Barcelona: Masson, 1999.
Bostrom, Nick. “Una historia del pensamiento transhu-

manista”. Argumentos de Razón Técnica 14 (2011): 
157-91. https://tinyurl.com/34aa7xwj.

—. “Why I Want to Be a Posthuman when I Grow Up”. 
En The Transhumanist Reader: Classical and 
Contemporary Essays on the Science, Technology, 
and Philosophy of the Human Future, editado por 
Max More y Natasha Vita-More, 28-53. Hoboken, 
US: John Wiley & Sons, 2013.

Braidotti, Rosi. Lo posthumano. Barcelona: Gedisa, 2015.
Brito Alvarado, Xavier. “Transhumanismo y posthumanis-

mo: Cartografías biotecnológicas”. Sociología 
y Tecnociencia 15, n.° 1 (2025): 3. https://doi.
org/10.24197/st.1.2025.1-15.

Buchanan, Allen. Better than Human: The Promise and 
Perils of Enhancing Ourselves. Nueva York: Oxford 
University Press, 2011.

—. Beyond Humanity? The Ethics of Biomedical Enhancement. 
Nueva York: Oxford University Press, 2011.

Clark, Andy. ¿Somos ciborgs natos? Barcelona: Kairós, 2007.

https://tinyurl.com/3uxdudpp
https://tinyurl.com/34aa7xwj
https://doi.org/10.24197/st.1.2025.1-15
https://doi.org/10.24197/st.1.2025.1-15


Andares: Revista de Derechos Humanos y de la Naturaleza n.° 9 (enero-junio 2026), 27-38. e-ISSN: 2953-678238

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós

Cortina, Albert. “El transhumanismo como bioideología 
del sistema capitalista actual”. Observatorio de 
Biopolítica. 2022. https://tinyurl.com/ynskmu57. 

—, y Miquel-Àngel Serra. ¿Humanos o posthumanos? 
Singularidad tecnológica y mejoramiento huma-
no. Barcelona: Fragmenta, 2015.

Diéguez, Antonio. Cuerpos inadecuados: El desafío trans-
humanista a la filosofía. Barcelona: Herder, 2021.

—. Transhumanismo. Barcelona: Herder, 2022.
Echeverría, Javier. La revolución tecnocientífica. Madrid: 

Fondo de Cultura Económica, 2003. 
Esposito, Roberto. Bíos: Biopolítica y filosofía. Buenos Aires, 

Amorrortu, 2006.
Ferrando, Francesca. Philosophical Posthumanism. Nueva 

York: Bloomsbury, 2019.
Foucault, Michel. El nacimiento de la clínica. Buenos Aires: 

Siglo XXI, 2018.
Franklin, Sarah, Celis Lury y Jackie Stacey. Global Nature, 

Global Culture. Londres: Sage, 2000.
Galparsoro, José. “Posthumanismo, inmortalidad y natura-

leza humana”. Isegoría 63 (2020): 451-70. https://
doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09.

Galton, Francis. Inquiries into Human Faculty and Its 
Development. Londres: Macmillan, 1883.

Giesen, Klaus-Gerd. “Le transhumanisme comme idéo-
logie dominante de la Quatrième Révolution 
Industrielle”. Journal International de Bioéthique 
et d’Éthique des Sciences 3 (2018): 189-203. https://
doi.org/10.3917/jibes.293.0189.

Habermas, Jürgen. El futuro de la naturaleza humana: 
¿Hacia una eugenesia liberal? Barcelona: Paidós, 
2002.

Haldane, John. Dédalo e Ícaro: El futuro de la ciencia. 
Oviedo, ES: Krk Ediciones, 2005.

Haraway, Donna. Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención 
de la naturaleza. Madrid: Cátedra, 1995.

Hassan, Ihab. Prometheus as Performer: Toward a Posthuman 
Culture. Atenas: The Georgia Review, 1997. 

Haxley, Julian. Religion without Revelation. Londres: Harper 
& Brothers Publisers, 1927.

Hayles, Katherine. How We Became Posthuman: Virtual 
Bodies in Cibernetics, Literature and Informatics. 
Chicago: University Press, 1999.

Heidegger, Martin. La pregunta por la técnica. Barcelona: 
Anthropos, 1994.

—. Ser y tiempo. Madrid: Trotta, 2003.
Hernández, Juan Sebastián. “¿Es ‘humano’ el transhumanismo? 

Visión desde los orígenes y desarrollo del movimien-
to”. En Humanismo y transhumanismo: Reflexiones 
desde las ciencias humanas y sociales, compila-
do por Gustavo Muñoz y Jesús Cifuentes, 221-33. 
Medellín: Universidad Pontificia Bolivariana, 2022.

Hughes, James. “Contradictions from the Enlightenment 
Roots of Transhumanism”. The Journal of Medicine 
and Philosophy: A Forum for Bioethics and 
Philosophy of Medicine 35, n.° 6 (2010): 622-40. 
https://doi.org/10.1093/jmp/jhq049.

Kuhn, Thomas. La estructura de las revoluciones cien-
tíficas. Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica, 2004. 

Kurzweil, Ray. La singularidad está cerca: Cuando los humanos 
transcendamos la biología. Berlín: Lola Books, 2012.

Latour, Bruno. Nunca hemos sido modernos. Buenos Aires: 
Siglo XXI, 2007.

Lévi-Strauss, Claude. El pensamiento salvaje. Ciudad de 
México: Fondo de Cultura Económica, 1964.

Lovelock, James. Novaceno: La próxima era de la hiperin-
teligencia. Barcelona: Paidós, 2021.

Lyotard, Jean-François. La condición postmoderna. Madrid: 
Cátedra, 1989. 

Martins, Herminio. Experimentum humanum: Civilização 
tecnológica e condição humana. Lisboa: Relógio 
D’Água, 2011. 

Midgley, Mary. The Myths We Live By. Londres: Routledge, 2004.
More, Max. “Transhumanism: Towards a Futurist Philosophy”. 

Extropy 6 (1995): 6-12. https://tinyurl.com/yfzcujcc.
—, y Natasha Vita-More, eds. The Transhumanist Reader: 

Classical and Contemporary Essays on the Science, 
Technology, and Philosophy of the Human Future. 
Hoboken, US: John Wiley & Sons, 2013.

Negro, Dalmacio. El mito del hombre nuevo. Madrid: 
Ediciones Encuentro, 2009. 

Observatorio de Biopolítica. “Bioideologías: ¿Qué son y cuál 
es su fundamento filosófico?”. Observatorio de 
Biopolítica. 20 de febrero de 2023. https://tinyurl.
com/yc4we7yz.

O’Connell, Mark. Cómo ser una máquina. Madrid: Capitán 
Swing, 2020.

Offe, Claus. Partidos políticos y nuevos movimientos sociales. 
Madrid: Sistema, 1996.

Potter, Van Rensselaer. Bioethics: Bridge to the Future. Nueva 
York: Prebtis Hall, 1970.

Rifkin, Jeremy. La Tercera Revolución Industrial. Madrid: 
Paidós, 2009.

Rivero, Paula. Introducción a la bioética: Desde una pers-
pectiva filosófica. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica / UNAM, 2021.

Rose, Nikolas. Políticas de la vida. La Plata, AR: Editorial 
Universitaria, 2012.

Sadin, Éric. La humanidad aumentada: La administración 
digital del mundo. Buenos Aires: Caja Negra, 2017.

—. La inteligencia artificial o el desafío del siglo: Anatomía 
de un antihumanismo radical. Buenos Aires: Caja 
Negra, 2020.

Schwab, Klaus. La Cuarta Revolución Industrial. Madrid: 
Debate, 2016.

Sibilia, Paula. El hombre postorgánico. Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica, 2008.

Stiegler, Barbara. “Hay que adaptarse”: Tras un nuevo impe-
rativo político. Buenos Aires: Cebra, 2023.

Stock, Gregory. Redesigning Humans: Choosing Our 
Chindren’s Genes. Londres: Profile Books, 2002.

Teilhard de Chardin, Pierre. El fenómeno humano. Madrid: 
Taurus, 1967.

Wilde, Oscar. The Soul of Man under Socialism. Londres: 
Verso, 2018 (1891).

Declaración de autoría

Xavier Brito Alvarado y Ana María Sedeño Valdellós 
participaron en la conceptualización, investigación, re-
dacción, revisión y edición del artículo.

Declaración de conflicto de intereses

Los autores declaran no tener ningún conflicto de 
interés financiero, académico ni personal que pueda 
haber influido en la realización del estudio.

https://tinyurl.com/ynskmu57
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
https://doi.org/10.3989/isegoria.2020.063.09
https://doi.org/10.3917/jibes.293.0189
https://doi.org/10.3917/jibes.293.0189
https://doi.org/10.1093/jmp/jhq049
https://tinyurl.com/yfzcujcc
https://tinyurl.com/yc4we7yz
https://tinyurl.com/yc4we7yz

	Página en blanco



